
уерковь^/иои,
й врлтл лдшвл 
не и к о л ^к ітіе й - 
(ев гИа . хѵі. ш

л П е т р ъ  и 
йпли р'кш
ПОГ.ИНОВДТ 
СА ПОДОБДЕ1
Бгови ПА'
нежели че/ 
Б'&кшлѵь.
(ЛѢа н . йп 

,  5г гЭст.)

ііі{іежеицеркоа 
преийлАеть, 
б«ди тееб тко 
же тзЦчннкъ
Й ЛІЫТДрЬ 

ѵ (еьЛА.от.17)

|А А  . А г ^ Л . 4 .^мД.*ііД і *Аі

«* г д г т о г \ -

Ф« л и п « ^ И З Д А М ІС  Н Ѵ д о в  А  ( И О Н А С Т Ы Р А



голосъ
ЦЕРКВИ.

Ежемѣсячный церковно - общественный

журналъ.

Г О Д Ъ  И З Д А Н І Я  В Т О Р О Й .

1913 г. Апрѣль.

МОСКВА
ПЕЧАТНЯ А. И. СПЕГИРЕНОЙ

ОСТОЖЕПКА, САВЕЛОВСКІЙ ПИ*., СОВі Д.

1913



С О Д Е Р Ж А Н І Е .

О ТД ѢЛ Ъ П Е Р В Ы Й .
Стран.

1. Христосъ Воскресе! — Макарій, Митрополитъ Мо­
сковскій. . . • ...................................................................  3 — 7

2. Христосъ Воскресе!— * * * ........................• . . . . 8 — 8
8. Противъ /іи насъ (абстинентовъ) Библія?— Владим іръ, *

Митрополитъ С.-ІІетербургскій..................................... 9— 18
4. Размышленія епископа.— Епископъ Андроникъ . . 19—  21
5. Духовный дневникъ.— Архимандритъ А рсен ій . . . 22—  27
О Гвфэнія преюдобнаго Ма<арія Египетскаго, въ ихъ

систематически ь изложеніи.-—Архим. Арсеній. . . 28—  39
7. Свѣточи Православной Христовой Церкви. — Избралъ

М. Н овоселовъ ........................................................................  4 0 - 5 3
8. Домой на Пас у — Свящ. С. Соколовъ.........................  54—  78
9. Письма въ Бозѣ почи шаго вы:окопреосвященнаго

Николая, архіепископа Японскаго................................... 79—  82
10. '>уть къ Богообщенію.— Іером. Н иколай ..................  83—  91
11. Покаяніе въ Церкви и покаяніе въ католичествѣ —

Доцентъ Моск. Дух. Академіи В. Троицкій. . . . 92— 113
12. Новое религіозное движен>е —  Иннокентіевщина.—

Епарх. миссіонеръ свяіц. О. К и ри к а ..........................114— 121
13. Графъ Левъ Толстой.— И. А йвазовъ ............................. 122— 140
14. Христіанство, гуманизмъ и соціализмъ, какъ факторы

исторіи. - В .  Свѣтловъ........................................................141— 151

ОТДѢ ЛЪ ВТОРОЙ.

15. Наши нозые законы и законопроекты о свободѣ со­
вѣсти. — Профессоръ И . Б е р д н и к о в ъ ........................152— 174

16. Русская гражданская исторія въ нашихъ учебныхъ за­
веденіяхъ— И. Айвазовъ ...................................................175 — 182

17. Голосъ Церкви.— Іеродіаконъ Е вѳи м ій ........................183— 184

Редакція проситъ подписчиковъ ускорить взносомъ под­
писныхъ за 1913 годъ денегъ во избѣжаніе пріостановки 

высылки журнала.



Хриетоеъ ВоекреееІ



Христосъ Воскресе!

Христосъ воскресъ, и сбылось то, что сказано было 
Имъ: подобаетъ Сыну Человѣческому убіену быти и въ 
третій день воскреснути. Христосъ воскресъ, значитъ, 
истинно все то, что Онъ говорилъ. А Онъ говорилъ, 
что Онъ — Сынъ Божій, что Онъ отъ Отца пришелъ 
спасти людей. Значитъ — мы дѣйствительно спасены 
Кровію Его; значитъ и мы воскреснемъ; и будемъ тамъ, 
гдѣ Онъ. Вѣдь все это Онъ возвѣстилъ. Какъ это 
отрадно для душъ вѣрующихъ, пребывающихъ въ союзѣ 
со Христомъ! Какъ отрадно для всѣхъ праведно живу­
щихъ; отрадно и для грѣшниковъ кающихся! И все 
это потому радостно и отрадно, что Христосъ воскресъ. 
Если бы Христосъ не воскресъ, то суетна была бы 
вѣра наша (1 Кор. 15, 17), напрасны были бы ожи­
данія наши; мы были бы несчастнѣйшими изъ всѣхъ 
людей; ибо, отрекшись отъ земныхъ удовольствій, мы 
не получили бы и будущихъ, нынѣ ожидаемыхъ утѣ­
шеній. Но воистину ли воскресъ Христосъ? Да, воистину



—  4 —

Христосъ воскресе! Какъ же Іудей говоритъ, что Христосъ 
не воскресъ; и язычникъ отрицаетъ воскресеніе Хри­
стово, и современные безбожники и разнаго рода отри­
цатели и лжеучители не вѣрятъ воскресенію Христа? 
Всѣмъ этимъ ничего столько не хочется, какъ отверг­
нуть истину этого воскресенія, — почему? Потому, что 
на этой истинѣ непоколебимо стоитъ все зданіе Хри­
стовой Церкви. Благодаря этой истинѣ, вѣра христіан­
ская стала быстро распространяться сперва среди іудеевъ, 
а потомъ среди всѣхъ народовъ. За эту истину святые 
Апостолы почти всѣ претерпѣли мученія и смерть; эта 
истина воздвигла сонмы мучениковъ изъ всѣхъ наро­
довъ. На истинѣ воскресенія, главнымъ образомъ, утвер­
ждалось христіанское подвижничество. Вся Церковь 
Христова, во всѣ вѣка гонимая, волнуемая и обуревае­
мая ересями и разнаго рода заблужденіями, стоитъ не­
поколебимо, утверждаясь на истинѣ ученія Христа во­
скресшаго. Поэтому, не напрасно Промыслу Божію 
угодно было обставить эту истину самыми неопровер­
жимыми доказательствами. Прежде всего нужно было 
засвидѣтельствовать истину смерти Христовой и вотъ, 
сердце Христово, пронзается копьемъ и изъ него исте­
каетъ кровь и вода, значитъ, Христосъ умеръ не мнимою 
смертію, а умеръ дѣйствительно, былъ погребенъ и ле­
жалъ во гробѣ столько времени, сколько, заранѣе, Онъ 
Самъ предрекъ и пророки предвозвѣстили. Гробъ Христа 
былъ запечатанъ и охраняемъ стражей, поставленной 
врагами Его. Но эти стражи гроба стали въ то же 
время и достовѣрными свидѣтелями Христова воскре­
сенія. Хотя они, подкупленные, и говорили, что тѣло 
Христа украдено учениками Его въ то время, когда 
они спали; но ложь эта была очевидна и не могла за­
тмить истины Воскресенія Христова. Ибо, если бы 
воины дѣйствительно спали, то какъ они могли узнать,



что именно ученики приходили ко гробу, отвалили ка­
мень, сняли съ умершаго одежды (почему же не съ 
одеждою унесли), вынесли изъ пещеры и унесли куда-то. 
И стражи ничего этого, якобы, не слыхали. Можно ли 
этому повѣрить? Конечно, нѣтъ. А если воины не спали 
и видѣли, какъ уносили ученики тѣло Христа, то по­
чему они не удержали похитителей? Если допустить и 
возможное, что воины дѣйствительно спали тогда, когда 
ученики уносили тѣло Христа, то можно спросить, для 
чего оно было нужно имъ. Для того ли, чтобы пропо- 
вѣдывать о воскресеніи Его? Но они сами то не вполнѣ 
вѣрили въ возможность воскресенія. Хотя Господь 
Христосъ при жизни Своей говорилъ имъ, что Ему 
подобаетъ убіену быти и въ третій день воскреснути, 
Апостолы оказались настолько боязливыми, что когда 
враги пришли взять Господа, то всѣ они разбѣжались 
и потомъ, страха ради іудейскаго, сидѣли въ домѣ, за­
перши двери его. Могли ли эти люди рѣшиться идти 
ко гробу, чтобы взять умершаго, охраняемаго стражей? 
Дѣло невѣроятное. Могли ли они рѣшиться взять умер­
шаго, чтобы проповѣдывать о воскресеніи, когда они 
не повѣрили истинѣ воскресенія даже и тогда, когда 
возвѣстили имъ о воскресеніи Его жены мѵроносицы? 
Когда же узнали о воскресеніи и кто сперва узналъ? 
Опять не ученики узнали, а женщины, пришедшія по­
мазать ароматами тѣло умершаго Христа. Имъ сперва 
возвѣстилъ Ангелъ, что Христосъ воскресъ и послалъ 
ихъ возвѣстить о томъ Апостоламъ. А потомъ и Самъ 
Воскресшій сталъ являться многократно, въ разныхъ 
мѣстахъ. Зтими явленіями возбуждена и закрѣплена 
въ Апостолахъ вѣра въ воскресеніе настолько, что 
они потомъ пронесли проповѣдь о воскресеніи по всему 
міру, не боясь никого и ничего и за истину эту они 
полагали души свои. Христосъ не только воскресъ, но



—  6 —

и возшелъ на небеса и возсѣлъ одесную Отца. Свидѣ­
телемъ этого явился Духъ Святый, ниспосланный на 
Апостоловъ въ день Пятидесятницы, по обѣтованію 
Воскресшаго. По сошествіи Святаго Духа на Апосто­
ловъ, полились, какъ рѣки, чудеса, сперва въ Іеруса­
лимѣ, потомъ по всей Іудеѣ, наконецъ повсюду, куда 
являлись проповѣдники Воскресшаго Христа. Въ день 
сошествія Святаго Духа рѣчь Апостола Петра привлекла 
къ вѣрѣ въ Воскресшаго Христа три тысячи народа. 
Исцѣленіе Апостолами Петромъ и Іоанномъ хромаго 
при храмѣ Іерусалимскомъ сопровождается крещеніемъ 
пяти тысячъ человѣкъ. Апостолы открыто свидѣтель­
ствуютъ предъ старѣйшинами народа, что распятый 
ими Христосъ воскресъ, и силою Его совершаются ви­
димыя ими чудеса, и начальники іудейскіе не смѣютъ 
отрицать этого и даже намека не дѣлаютъ, яко бы, на 
похищеніе тѣла Іисусова, послѣ того какъ они мздою 
убѣдили воиновъ распустить молву, что ученики украли 
тѣло Его. Христіанство, чѣмъ болѣе было гонимо, тѣмъ 
далѣе и далѣе распространялось. Все вооружилось про­
тивъ Христа: и власть, и богатство, и ученость, и не­
вѣжество, и все это, въ концѣ концовъ, склонилось къ 
подножію креста. И теперь опять та же борьба,—борьба 
силъ ада со Христомъ и борьба ожесточеннѣйшая. Са­
тана изобрѣлъ новыя оружія для разрушенія Церкви 
Христовой: онъ выслалъ противъ нея такъ называемую 
науку, впрочемъ не истинную науку, а лженауку. Онъ 
вооружилъ противъ нея литературу и всякаго рода 
книжничество, онъ воздвигъ противъ Церкви современ­
ный матеріализмъ, враждебный Евангелію соціализмъ, 
разнаго рода секты, ереси и политическія партіи: однѣ 
изъ нихъ хвалятся разрушить дѣло Христово такъ, что 
отъ Церкви останутся якобы только клочки; другіе какъ 
бы говорятъ о Христѣ и Церкви: расторжемъ узы ихъ,



— 7

отвержемъ отъ насъ иго ихъ. Но вѣруемъ, что со всѣми 
этими случится то, что сказано въ пророчественномъ 
псалмѣ: Живый на небесѣхъ посмѣется имъ и Господь 
поругается имъ и Христосъ — Царь Сіона упасетъ на­
роды жезломъ желѣзнымъ, а противниковъ своихъ со­
крушитъ, яко сосуды скудельничи (Псал. 2, 3—9).

Итакъ, воистину Христосъ воскресъ. Дерзайте убо, 
дерзайте людіе Божіе! Побѣдитель ада и смерти побѣ­
дитъ и всѣхъ враговъ, возстающихъ на Церковь Его, 
яко всесиленъ.

Да воскреснетъ Богъ и расточатся врази Его и да 
бѣжатъ отъ лица Его ненавидящій Его!

Макарій, Митрополитъ Московскій.



Христосъ Воскресе!

Христосъ воскресе!—Ликуйте люди,
Забудьте скорбь и нищету,—
И гимнъ торжественный воспойте 
Намъ рай отверзшему Христу!..

Воскресъ Господь, любовь принесшій, 
Нарекшій братьями людей,
Рабовъ и нищихъ не презрѣвшій, 
Призвавшій грѣшныхъ мытарей.

Всѣхъ предъ Собою уравнявшій:
И богачей, и бѣдняковъ,
За всѣхъ Себя на смерть предавшій,
Всѣхъ свободившій отъ оковъ.

Въ сей день торжественный, побѣдный 
Пусть утѣшенье въ насъ найдетъ: 
Больной, отверженный и бѣдный,—
Въ любви пусть духомъ оживетъ.

Христосъ воскресе! Ликуйте люди,
Сотрите скорби слѣдъ съ лица,
Объединясь, съ любовью братской 
Воспойте Господа Христа!

*
*  *



Прошибъ ли касъ (абстинентовъ) |и іл ія ? ')
II.

Всѣ вышеизложенныя, научно очень плохо обосно­
ванныя, соображенія и утвержденія профессора Гар- 
нака касаются только, какъ замѣчено, одной части цѣ­
лаго вопроса. Но слѣдуетъ при обсужденіи его принять 
во вниманіе и другія болѣе существенныя и важныя 
точки отправленія, а именно тѣ, которыя ветхозавѣт­
ное отреченіе отъ вина и сикеры представляютъ въ 
другомъ свѣтѣ, чѣмъ въ какомъ представляетъ его про­
фессоръ Гарнакъ. Вмѣстѣ съ тѣмъ это освѣщеніе пе­
реноситъ насъ къ нынѣшнему стремленію къ воздер­
жанію, къ его оправданію и даже необходимости. „По­
священные Господу“ еще давно заходили такъ далеко, 
что избѣгали вообще всякаго плода лознаго, слѣдова­
тельно „возводили воздержаніе на самую высокую сте­
пень". Можетъ быть это объясняется строгимъ зако­
номъ относительно употребленія въ пищу „чистаго" и 
„нечистаго". Избѣжать нечистаго, навѣрное, можно 
было не иначе, какъ только путемъ строгаго и полнаго 
воздержанія. Броженіе въ винѣ происходило не такъ, 
какъ въ хлѣбѣ, не чрезъ прибавленіе кислаго кваше-

*) Продолженіе См. „Г. Ц.“ мартъ м. 1913 г.



—  10 —

наго тѣста, но наступало нѣкоторымъ образомъ само 
собою. Это могло происходить въ тѣхъ случаяхъ, когда 
виноградныя ягоды были перезрѣлыя. Можетъ быть и 
изъ другихъ основаній въ этомъ случаѣ считали за са­
мое лучшее употреблять „чистую воду".

Профессоръ Гарнакъ въ отношеніи посвятившихъ 
себя Богу назореевъ и той заповѣди Моисеева закона, 
по которой священники не должны были вкушать ни­
какого вина, когда они входятъ въ скинію собранія, 
говоритъ слѣдующее.

„Итакъ, въ томъ запрещеніи заключается признаніе 
того факта, что извѣстныя условія могутъ требовать воз­
держанія отъ употребленія вина, такъ какъ отъ злоупо­
требленія имъ могутъ происходить для человѣка вред­
ныя послѣдствія". Такимъ образомъ Гарнакъ, упрекаю­
щій проповѣдниковъ воздержанія (абстиненціи) въ томъ, 
что они ссылкою на библію предаются сильному само­
обману, здѣсь самъ выводитъ на сцену библію и при 
этомъ еще ветхозавѣтныя предписанія о воздержаніи 
отъ употребленія вина при извѣстныхъ обстоятель­
ствахъ. Онъ говоритъ: ....потому что отъ злоупотре­
бленія виномъ могутъ происходить для человѣка вред­
ныя послѣдствія". Хотя не много найдется людей, коимъ 
неизвѣстны такія послѣдствія, однако профессоръ Гар­
накъ здѣсь разумѣетъ такихъ только людей, которые 
имѣютъ наклонность, предрасположеніе къ злоупотре­
бленію, къ многопитію. Здѣсь дѣло идетъ собственно 
о священникахъ и „посвятившихъ себя Богу". Кромѣ 
того основаніе, по которому священникамъ въ ветхомъ 
завѣтѣ запрещалось пить вино, ясно выражено въ книгѣ 
Левитъ 10 гл. 9— 10 ст.:

„Это вѣчное постановленіе", говорится здѣсь, „въ 
роды ваши, чтобы вы могли отличать священное отъ 
неосвященнаго и нечистое отъ чистаго".



—  11

Такъ какъ алкоголь, какъ сказано выше, ослабляетъ 
и отуманиваетъ самыя тонкія движенія и чувствованія, 
а иногда разсѣиваетъ и то тяжелое душевное настрое­
ніе, которое называютъ „божественнымъ голосомъ внутри 
насъ", совѣстію, то нужно избѣгать его не ради только 
того дѣйствія, которое происходитъ отъ злоупотребле­
нія, но и ради всякаго простого дѣйствія, производи­
маго и умѣреннымъ употребленіемъ.

У назореевъ требованіе воздержанія иногда начина­
лось уже отъ чрева матери, и это послѣднее требова­
ніе совершенно основательно и резонно Извѣстно, что 
алкоголь производитъ наслѣдственную порчу и что не 
только неумѣренно, но и умѣренно пьющіе дѣйствуютъ 
вырождающимъ образомъ на свое будущее потомство. 
Основаніе—достаточное для того, чтобы благочестивой 
матери назорея Сампсона, по зачатіи ею посвященнаго 
Богу, было воспрещено ангеломъ пить вино (Суд. — 
13 гл. 4 ст.).

Почему же не дѣлаютъ вытекающаго отсюда полез­
наго примѣненія? Древніе греки ставили въ женскихъ 
покояхъ (гинекеяхъ) красивыя фигуры и статуи, ко­
нечно, для того, чтобы совершенныя формы ихъ про­
изводили облагораживающее дѣйствіе на будущее по­
колѣніе. А въ настоящее время наши матери, напро­
тивъ, чаще всего смотрятъ на рестораны, винные по­
греба и пивныя лавки, какъ на такія мѣста, которыя 
„облагораживающимъ и возвышающимъ" образомъ дѣй­
ствуютъ на тѣло и душу. Что же, поэтому, удивитель­
наго, если у насъ нараждается уже трактирное алко­
гольное поколѣніе?

Сампсонъ съ дѣтства не пилъ никакого вина и сдѣ­
лался героемъ израильскаго народа. Въ настоящее же 
время выращаютъ баварскимъ пивомъ и токайскимъ ви­
номъ такое поколѣніе, которое уже нѣкоторымъ обра-



—  12 —

зомъ обречено на употребленіе алкоголя, и лучшіе изъ 
людей этого поколѣнія проявляютъ свое геройство чаще 
всего за пивнымъ столомъ и чувствуютъ себя крѣп­
кими, веселыми и свободными только при помощи глотка 
или только послѣ стакана водки.

Впрочемъ мы уже сказали, и снова и рѣшительно 
подтверждаемъ, что даже профессоръ Гарнакъ назо- 
рейству настоящаго времени, вопреки первоначальному 
крайне рѣзкому отрицанію, находитъ однакожъ нѣко­
торое оправданіе, ссылаясь на библію.

Но новѣйшіе назореи обыкновенно обосновываютъ 
свою правоту не на этой ссылкѣ, слѣдовательно боль­
шого практическаго значенія она (ссылка) для насъ не 
имѣетъ.

Нѣтъ, если христіане бываютъ вынуждены опираться 
на библію, то они дѣлаютъ это другимъ способомъ. 
Именно, они тогда ставятъ тотъ же самый вопросъ 
который приводитъ и Гарнакъ въ предисловіи; „Какъ, 
прежде всего, относится Христосъ, какъ относятся къ 
этому вопросу апостолы?"

Но отношеніе Христа къ вину уже было указано, а 
потому мы здѣсь прибавимъ къ этому очень немногое. 
Профессоръ Гарнакъ пишетъ: „Закроемъ глаза и не 
будемъ указывать и на характерный разсказъ евангелія 
Іоанна о чудѣ, совершенномъ Христомъ на бракѣ въ 
Канѣ Галилейской"... Очень великодушно! Но вѣдь въ 
другихъ случаяхъ этимъ мѣстомъ особенно любятъ 
пользоваться противъ насъ, и есть немало умѣренныхъ 
и неумѣренныхъ людей, которые чаще всего ссылаются 
на это мѣсто Священнаго Писанія.

Но что же знаемъ мы о томъ винѣ? Только то, что 
оно было „хорошее", и довольно указать на двукратное 
повтореніе слова „хорошее" (Іоан. 2, ст. 10), чтобы 
отразить всякое нападеніе. Для насъ, слѣдовательно,



-  13 —

нѣтъ надобности закрывать глаза на этотъ разсказъ!—  
„Установленіемъ вечери предъ своею смертію Христосъ 
возвысилъ вино съ хлѣбомъ до самаго высокаго сим­
вола Христіанской церкви", говоритъ далѣе Гарнакъ. 
Въ другихъ случаяхъ обыкновенно считаютъ этимъ выс­
шимъ символомъ Крестъ. Съ другой стороны, симво­
ломъ Крови считается натуральная, ничѣмъ неосквер­
ненная кровь виноградной лозы, какъ она сотворена 
Богомъ. Кто можетъ это оспаривать? Но здѣсь умѣстно 
прямо замѣтить, что и всѣмъ, давшимъ обѣтъ воздер­
жанія, равно и сочленамъ самыхъ строгихъ обществъ 
трезвости, позволительно употреблять при таинствѣ 
причащенія всякое вино.

Если, далѣе, Христосъ сравниваетъ Себя съ лозою 
виноградною, то это съ вопросомъ объ алкогольныхъ 
напиткахъ не имѣетъ ровно ничего общаго. Но совер­
шенно въ другомъ мѣстѣ является предъ нами это 
сравненіе, когда мы читаемъ то, что пишетъ докторъ 
Павелъ Кассель въ своей книгѣ: „Отъ Нила до Ганга".

„Особенное значеніе имѣлъ,— говоритъ онъ,— во вре­
мена перваго христіанства у греческихъ азіатовъ культъ 
Бахуса. Его отожествляли съ Зевсомъ и Плутономъ. 
Онъ былъ богомъ весны. Его мистеріи, вакханаліи были 
демоническими оковами для сердецъ народовъ, пока 
они наконецъ не пали предъ словами евангелія. Въ то 
время какъ тысячи христіанъ проливали кровь свою, 
потому что они не хотѣли принимать участія въ вак­
ханаліяхъ, языческіе учители говорили своимъ слуша­
телямъ, что когда они проповѣдуютъ о Діонисѣ, какъ 
умъ Зевса (Діод ѵоод), то они должны обращаться къ 
истинному разуму Бога...

Бахусъ же былъ почитаемъ въ Антіохіи и въ Бей­
рутѣ, какъ виновникъ культа весны, плодовъ и вино­
градныхъ лозъ; его называли сыномъ Зевса (Дюд бюд);



-  14 —

въ противоположность ему христіане проповѣдывали о 
Томъ, Который сказалъ о Себѣ: „Я есмь истинная ви­
ноградная Лоза, а отецъ Мой виноградарь (Іоан. 15, 1)“.

Если Кассель, дѣлая такое объясненіе, правъ, а оно 
во всякомъ случаѣ очень достопримѣчательно, то отно­
шеніе апостола Павла къ вину отнюдь не такъ друже­
любно и пристрастно, какъ это предполагаетъ профес­
соръ Гарнакъ. Далѣе, всякому извѣстно, что первен­
ствующіе христіане жили крайне просто и умѣренно. 
Не говоря уже объ особенныхъ христіанскихъ подвиж­
никахъ—аскетахъ,—и всѣхъ вообще первыхъ христіанъ 
ненавидѣли въ особенности за ихъ ученіе, осуждающее 
мірскія удовольствія (Цельсъ). Мы знаемъ, далѣе, изъ 
библіи, что апостолъ Тимоѳей пилъ только одну воду; 
онъ, слѣдовательно, былъ абстинентъ, и что исключи­
тельно только „ради слабаго желудка" (стомаха), Ап. 
Павелъ совѣтовалъ ему пить вино. Но какое вино? не­
обходимо снова спросить здѣсь и вмѣстѣ съ тѣмъ объ­
яснить, что мы противъ докторскихъ врачебныхъ пред­
писаній въ случаѣ болѣзни, съ нашей точки зрѣнія, 
ничего не дозволяемъ себѣ возражать. Но кто изъ этого 
совѣта хочетъ сдѣлать новое оружіе противъ нашихъ 
стремленій, черезчуръ высоко оцѣнивая медицинскія 
познанія апостола, тотъ не въ правѣ удивляться тому, 
что напримѣръ американскіе содержатели рабовъ также 
ссылались на апостола Павла. Они говорили, что апо­
столъ Павелъ прямо одобрялъ рабство, когда онъ убѣ­
жавшаго раба Онисима возвратилъ своему господину 
(Посл. къ Филимону).

Но мы знаемъ, что уже тогда происходили споры 
изъ-за употребленія вина вообще, безъ опредѣленія 
свойства этого вина. Въ богатыхъ общинахъ стали обна­
руживаться, вмѣстѣ съ утонченными нравами и обы­
чаями, дурныя послѣдствія употребленія спиртныхъ на-



— 15 —

питковъ. Скоро образовались два направленія, которыя 
пошли войной другъ противъ друга. Дѣло шло о жер­
твенномъ мясѣ и винѣ. Поэтому кто называетъ взглядъ 
апостола Павла несвободнымъ отъ предразсудка, пре­
дубѣжденнымъ въ смыслѣ профессора Гарнака, тотъ 
поистинѣ допускаетъ неправду. Мы можемъ и въ этомъ 
дѣлѣ много поучиться у него, и онъ выражается пра­
вильно и корректно.

Павелъ—апостолъ язычниковъ—вовсе не выдвигаетъ 
на первый планъ того, что дѣлаетъ веселымъ. Гдѣ 
онъ выступаетъ за христіанскую свободу, которая стояла 
въ противорѣчіи съ строгими законами о пищѣ и дру­
гими ритуальными предписаніями, которыхъ долго дер­
жались апостолы іудеевъ, тамъ для него свобода вку­
шенія нисколько не составляла высшаго закона, но имъ 
всегда руководили здѣсь другія основанія, другіе прин­
ципы, а эти послѣдніе имѣли корень въ истинно хри­
стіанскомъ принципѣ самоотверженія ради блага дру­
гихъ. Не во вкушеніи самомъ въ себѣ здѣсь дѣло, не 
идоложертвенное мясо или вино сами по себѣ соста­
вляютъ вредъ, не то оскверняетъ человѣка, чтд вхо­
дитъ въ него, но нѣчто совершенно другое, чѣмъ вку­
шеніе, пища и питье, а именно; въ 14 главѣ посланія 
къ Римлянамъ, ст. 21 говорится: Лучше не ѣсть мяса, 
не пить вина и не дѣлать ничего такого, отчего братъ 
твой претыкается или соблазняется, или изнемо- 
гаетъи. Такимъ образомъ суть дѣла заключается въ 
томъ, къ чему приводитъ примѣръ, а потому-то апо­
столъ Павелъ такъ убѣдительно и предостерегаетъ отъ 
злоупотребленія не алкоголическими напитками,—нѣтъ, 
а отъ злоупотребленія христіанской свободой. Вотъ на 
что преимущественно должны обратить вниманіе тѣ, 
которые ссылаются противъ насъ на апостола Павла, 
на ученіе его о томъ, какъ нужно пользоваться свободой!



— 16 —

Пища не приближаетъ насъ, говоритъ онъ, къ Богу: 
ибо ѣдимъ ли мы, ничего не пріобрѣтаемъ-, не ѣдимъ 
ли ничего, не теряемъ. Берегитесь, однакожъ, чтобы 
эта свобода ваша не послужила соблазномъ для не­
мощныхъ*. (1 Кор. 8, 8).

Но какъ стоитъ дѣло въ этомъ отношеніи въ на­
стоящее время? Всѣ тѣ, которые хмельные напитки 
употребляютъ какъ вкусовое средство, только для удо­
вольствія, содѣйствуютъ распространенію этой вредной 
привычки между своими собратіями. Тѣ, которые пьютъ 
умѣренно, могутъ соблазнить болѣе слабыхъ своихъ со­
братій, увлечь къ употребленію того, что хотя они то 
сами и могутъ преодолѣть, но что можетъ оказаться 
выше силъ слабыхъ братій и погубить ихъ. Эта кажу­
щаяся безопасность можетъ подвергнуть ихъ великой 
опасности. Тысячи людей, которые умерли пьяницами, 
сдѣлались таковыми потому, что въ своей жизни по­
дражали умѣренно пьющимъ. Въ этомъ, а не въ дру­
гомъ какомъ-нибудь смыслѣ, слѣдуетъ понимать выра­
женіе и профессора Бунге; „умѣренные суть соблазни­
тели". Такіе люди несутъ отвѣтственность за принуди­
тельное питье, которое приводитъ очень многихъ къ 
погибели.

Пусть эти „умѣренные", которые, идя противъ насъ, 
базируются на своей христіанской свободѣ, вспомнятъ, 
что говоритъ апостолъ Павелъ (1 Коринѳ. 10, 23, 24): 
„Все мнѣ позволительно, но не все полезно, все мнѣ 
позволительно, но не все назидаетъ. Никто не ищи 
своего, но каждый пользы другаго*, и 31-й стихъ:

„Итакъ ѣдите ли, пьете ли, или иное что дѣ­
лаете, все дѣлайте во славу Божію*.

Да, апостолъ Павелъ идетъ еще далѣе и чтобы насъ 
(абстинентовъ) не считали фанатиками, слѣдуетъ только 
указать на 28-й стихъ 10-й главы 1-го посланія къ



— 17 —

Коринѳ. И тогда станетъ яснымъ, что мы, по примѣру 
апостола, не пьемъ вина потому, что это можетъ со­
блазнить немощную братію нашу, какъ и онъ не ѣлъ 
„идоложертвеннаго" ради другихъ, которые этимъ вну­
шеніемъ могли бы соблазниться...

Съ другой стороны эти увѣщанія апостола способ­
ствовали тому, что не менѣе 2500 священниковъ го­
сударственной церкви въ Англіи и Валлисѣ живутъ 
абстинентами „ради немощныхъ своихъ братій". Само 
собою разумѣется, что на это не существуетъ ника­
кой общеобязательной и положительной заповѣди; для 
христіанина не обязательно быть непремѣнно абстинен­
томъ. Кто не видитъ всего того бѣдствія, которое про­
исходитъ въ настоящее время отъ алкоголя, кто съ 
легкою душею можетъ способствовать развитію господ­
ствующей страсти къ винопитію, кого не угрызаетъ со­
вѣсть, когда онъ видитъ лежащаго на пути въ безпо­
мощномъ состояніи своего собрата, замученнаго убій­
цею—алкоголемъ и кто еще можетъ ставить вопросъ: 
„кто мой ближній?", у того, конечно, аѣтъ никакого 
нравственнаго побужденія принимать самоличное уча­
стіе въ дѣлѣ спасенія ближняго отъ губительнаго ал­
коголизма. Но не всѣ же, благодареніе Богу, таковы! 
Есть люди и съ другого рода совѣстію. Но послѣдніе 
необходимо должны, путемъ доводовъ, на существѣ дѣла 
основанныхъ, оказывать воздѣйствіе на совѣсть и рѣше­
ніе первыхъ. Если же дѣло идетъ о христіанахъ, для ко­
торыхъ библія есть правило, руководство, то необходимо 
ли вѣрующему въ библію абстиненту опираться на библію? 
Существуютъ, именно, многія тысячи христіанъ, воздер­
жаніе которыхъ отъ алкогольныхъ напитковъ свидѣ­
тельствуютъ о томъ, что и они имѣютъ ту „христіан­
скую свободу", которой учитъ апостолъ Павелъ. Они 
хотятъ именно завоевать свободу и разрушить тиранію

2ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ.



—  18 —

привычки къ пьянству, которая господствуетъ въ на­
стоящее время и господствуетъ именно такъ жестоко 
и деспотично, что каждаго, кто не пьетъ алкогольныхъ, 
опьяняющихъ напитковъ, выдаютъ за слабаго, больного 
человѣка и страннаго чудака.

Вотъ тотъ взглядъ на „библію и алкогольные на­
питки", который по преимуществу долженъ принадле­
жать библейски вѣрующему христіанину—абстиненту, 
но этимъ мы не хотимъ сказать того, что каждый абсти­
нентъ непремѣнно долженъ защищать этотъ взглядъ, 
Это есть въ лучшемъ смыслѣ— „частное дѣло".

Несмотря на то, что алкоголь есть злѣйшій врагъ 
каждой истинной религіи, иные думаютъ привлечь, какъ 
видите, лучшую изъ всѣхъ религій (христіанство) на 
свою сторону, чтобы одержать верхъ надъ нами и на­
шими стремленіями. Почему? Потому что смотрятъ на 
наше дѣло большею частью съ извѣстнымъ предубѣ­
жденіемъ и безъ надлежащаго изслѣдованія и произ­
носятъ о немъ судъ общими, недостаточно обоснован­
ными фразами. Но наступитъ время — и наступаетъ 
уже—когда все будетъ изслѣдовано, и получатся, мы 
увѣрены, совсѣмъ другіе результаты.

Владиміръ, Митрополитъ С.-Петербургскій.

{Окончаніе слѣдуетъ).

> Т і Т і Т > Т |



Размышленія епископа, возвратившагося изъ 
путешествія по епархіи*).

8. Воодушевленныя молитвенныя крестохожденія, вос­
питывающія живую'народную вѣру.

Говоря о Богослуженіи, нельзя не упомянуть и о 
тѣхъ торжественныхъ народныхъ богомоленіяхъ и кре­
стныхъ ходахъ, которые такъ любитъ нашъ народъ. 
Нужно поучаствовать за такими богомоленіями, чтобы 
видѣть то молитвенное благоговѣніе и восторгъ, кото­
рые преисполняютъ сердца молящихся. И поэтому уста­
лости и старъ и младъ не чувствуютъ, хотя бы и подъ 
дождемъ прошли со Святынею нѣсколько часовъ. Свя­
тое и отрадное чувство богомоленія крестоходцевъ за­
ражаетъ и любопытствующихъ, и мимо проходящихъ, 
и эти увлекаются святымъ чувствомъ и идутъ смѣшав­
шись со всею толпою, или—лучше—слившись съ нею 
въ общемъ благоговѣйномъ чувствѣ. Особенно если 
крестохожденіе совершается съ Чудотворною Святы­
нею, неоднократно и дивно являвшею благодатную по­
мощь людямъ; тогда всѣ идутъ за нею какъ за живою 
Владычицею или за живымъ Угодникомъ. Конечно, та­
кія крестохожденія должны быть обставлены возможно 
торжественнѣе, умилительнѣе и молитвеннѣе. Крестный 
ходъ долженъ быть полонъ неумолкаемаго и самаго

2*

*) Продолженіе. - См. „Г. Ц и Мартъ м. 1913 г.



—  20 —

разнообразнаго молитвеннаго пѣнія, особенно общена­
роднаго. Пусть это будетъ торжественный неустанный 
гимнъ отъ сердецъ богомольцевъ во славу Бога или 
Богоматери или Угодника. Пусть въ этомъ пѣніи душа 
народная возносится къ Создателю и отъ Него испра­
шиваетъ благодати въ слухъ всего міра. Въ это время 
можно и всѣмъ знакомыя пѣснопѣнія распѣвать, и при 
помощи болѣе умѣющихъ пріучать и весь народъ къ 
гласовому пѣнію стихиръ съ канонархомъ, а акаѳисты 
громогласно читать съ общенароднымъ распѣваніемъ 
заключительныхъ припѣвовъ. Такой опытъ нашихъ въ 
Новгородѣ крестныхъ ходовъ вполнѣ говоритъ за воз­
можность всего этого. При такомъ совершеніи кресто­
хожденій совершенно исчезаетъ всякая возможность 
разговоровъ отъ скуки, не бываетъ и отстающихъ отъ 
процессіи. И подъ палящими лучами солнца, и въ пыли, 
и подъ дождемъ и вѣтромъ одинаково усердно всѣ до 
единаго человѣка идутъ съ начала до конца крестнаго 
хода, умиляясь общимъ пѣніемъ, увлекаемые и общимъ 
молитвеннымъ настроеніемъ. Поэтому-то такъ и лю­
битъ нашъ народъ такіе крестные ходы. Они соста­
вляютъ приговоръ, прося, чтобы разрѣшили имъ крест­
ный ходъ, чтобы разрѣшили имъ принести къ себѣ въ 
селеніе ту или иную Святыню. И скорбятъ, если по­
чему либо не разрѣшатъ сего.

Да, это дивное воспитательное средство въ нашемъ 
распоряженіи. И всячески слѣдуетъ развивать такія 
крестохожденія, разумѣется принимая всѣ мѣры къ упо­
рядоченію сего и къ возможно большей духовной по­
лезности крестохожденій. Тѣмъ болѣе, когда сами пра­
вославные просятъ, чтобы разрѣшили имъ совершить 
крестный ходъ напр. въ сосѣднее село или обитель, 
или для встрѣчи выписанной напр. съ Аѳона иконы,— 
въ такихъ случаяхъ безъ всякихъ препятствій слѣдуетъ



21

непремѣнно разрѣшать крестные ходы. Кромѣ высокой 
духовной пользы, кромѣ молитвеннаго воодушевленія 
въ народѣ, кромѣ подъема духа въ православныхъ и 
торжества ихъ надъ всѣми насмѣхающимися надъ вѣ­
рою и Святынями,—кромѣ всего этого полезнаго, ни­
чего худого не могутъ принести народные крестные 
ходы. Наоборотъ, тогда все отрицательное, безрелигіоз­
ное, смѣющееся надъ вѣрой,—все это или скрывается 
отъ такого народнаго воодушевленія, самаго умилитель­
наго. не вынося его, или же само присоединяется къ 
нему, захватываемое общимъ воодушевленіемъ и общей 
вѣрой.

Но и здѣсь слѣдуетъ оговориться. Крестные ходы 
должны быть совершаемы торжественно, стройно. Но 
торжественность опять должна заключаться не въ ка­
кой либо церемоніальности, граничащей съ напыщен­
ностью безсодержательною; нѣтъ, это должна быть тор­
жественность молитвенная, благоговѣйная отъ созна­
нія всѣхъ и прежде всего духовенства, что во славу 
Божію и предъ Его очами совершается это крестохо­
жденіе. А потому восторженная и усердная молитва и 
пѣніе, пѣніе и молитва — вотъ что должно сообщать 
торжество духовное крестохожденіямъ. Отъ искусствен­
ности же и любованія красивой помпезностью и строй­
ной церемоніальностью да хранитъ Господь всякаго 
изъ насъ служителей Таинъ Божіихъ, которыми мы 
людей вводимъ въ общеніе съ Самимъ Вседержите­
лемъ. Да не соблазнится о насъ никто изъ молящихся.

Андроникъ, Еписнопъ Тихвинскій.

{Окончаніе слѣдуетъ).



Духовный дневникъ*).
„Всѣ вы сыны свѣта и сыны дня... 

Будучи сынами дня, да трезвимся, 
облекшись въ броню вѣры и любви и 
въ шлемъ надежды спасенія“—(1 Ѳес- 
сал. 5 г. 5, 8 ст.).

Въ человѣкѣ св. отцы-подвижники различаютъ умъ, 
сердце и духъ. Умъ и сердце грѣхомъ повреждены, и 
человѣку—христіанину надлежитъ задача ихъ очищать 
свѣтомъ Христовымъ, ихъ одухотворять. Что же касается 
духа, то это та искра Божества, которая и въ грѣхов­
номъ человѣкѣ никогда не умираетъ, это та его вну­
тренняя часть, въ которую вложенъ образъ Божій. Въ 
ней таится идея Божества, и изъ нея вырастаетъ и 
ею питается духовная жизнь человѣка. Черезъ духъ 
человѣкъ входитъ въ единеніе съ Господомъ.

Иногда ты желаешь себѣ здоровья въ тѣхъ видахъ, 
чтобы, пользуясь имъ, болѣе ревностно и успѣшно слу­
жить Господу. Но не всегда такъ бываетъ. Однимъ, 
дѣйствительно, здоровье какъ бы помогаетъ служить 
Господу и исполняться небесныхъ, возвышенныхъ мы-

*) Продолженіе.—См. „Г. Ц.“ 1913 г. м. Мартъ.



—  23 —

слей и чувствъ; для другихъ же оно можетъ служить 
только тормозомъ въ духовномъ дѣланіи; оно волнуетъ 
кровь, притягиваетъ къ землѣ, такъ что ты, вмѣсто 
того, чтобы имѣть и развивать духовную жизнь, начи­
наешь ползать по землѣ, какъ какое пресмыкающееся... 
Поэтому, вѣрь, что Господь лучше знаетъ, что для 
тебя полезнѣй: здоровье или болѣзненное состояніе орга­
низма, а потому спокойно довольствуйся тѣмъ здо­
ровьемъ, какое Господь тебѣ даровалъ.

Истинный духовникъ долженъ имѣть слѣдующія нрав­
ственныя качества: начитанность въ Словѣ Божіемъ и 
въ святоотеческихъ твореніяхъ, духовную опытность, 
молитвенный даръ, истинную ревность о спасеніи душъ, 
добродѣтельную жизнь. Пороки, которыхъ всякій духо­
вникъ долженъ остерегаться, — слѣдующіе: холодность 
или небрежность въ своемъ дѣлѣ, пристрастіе, корысто­
любіе, самомнѣніе и самовосхваленіе, слабость или из­
лишняя строгость.

Мы приходимъ на исповѣдь съ намѣреніемъ получить 
прощеніе грѣховъ отъ Господа Бога чрезъ священника. 
Такъ, знай-же что исповѣдь твоя бываетъ пуста, без­
цѣльна, недѣйствительна и даже оскорбительна для 
Господа, если ты идешь на исповѣдь безъ всякой под­
готовки, не испытавъ своей совѣсти, по стыду или дру­
гой причинѣ скрываешь свои грѣхи, исповѣдуешься безъ 
сокрушенія и умиленія, формально, холодно, механи­
чески, не имѣя твердаго намѣренія впередъ исправиться.



—  24 —

Нѣкоторые умудряются имѣть нѣсколько духовниковъ 
съ такимъ разсчетомъ, чтобы одному говорить одни 
грѣхи, а другому—иные. Есть и -такіе, которые не до­
рожатъ духовниками, а стараются перебрать ихъ какъ 
можно больше, оправдывая себя тѣмъ, что не попадутъ 
на хорошаго. Все это—плодъ внутренной сердечной 
распущенности.

Часто подходятъ къ исповѣди не приготовившись. А 
что значитъ подготовиться? Испытать усердно свою 
совѣсть, вызвать въ памяти и возчувствовать сердцемъ 
свои согрѣшенія, рѣшиться всѣ ихъ безъ всякой утайки 
повѣдать духовнику, въ нихъ покаяться и не только 
покаяться но и впредь ихъ избѣгать. А такъ какъ 
часто память намъ измѣняетъ, то хорошо дѣлаютъ тѣ, 
которые на бумагу заносятъ воспомянутые грѣхи. А о 
тѣхъ грѣхахъ, которыхъ ты, при всемъ своемъ желаніи, 
не можешь вспомнить, не безпокойся, что они тебѣ не 
простятся. Ты только имѣй искреннюю рѣшимость во 
всемъ покаяться и со слезами проси Господа простить 
тебѣ всѣ твои грѣхи, яже помнишь и яже не помнишь.

Сокрушеніе—необходимое условіе для исповѣди. Но 
какъ часто исповѣдуются безъ этого чувства! Признаки 
отсутствія сокрушенія слѣдующіе: когда кто открываетъ 
свои грѣхи какъ бы съ нѣкоторымъ безстыдствомъ, 
говоритъ о нихъ, какъ объ обыкновенныхъ, безразлич­
ныхъ дѣлахъ, извиняетъ свои поступки или слагаетъ 
свою вину на другихъ и не желаетъ предпринимать 
средствъ для прекращенія грѣховъ, доказывая, что онъ



25 —

не можетъ отстать отъ тѣхъ или другихъ своихъ не­
достатковъ,

На исповѣди недостаточно пересчитывать свои грѣхи, 
ибо въ такомъ случаѣ въ твоемъ сознаніи можетъ еще 
таиться помыслъ оправданія и извиненія, что-де грѣхи, 
хотя и совершены мною, но этому- способствовало то 
и то... Нѣтъ, одновременно съ пересчитываніемъ грѣ­
ховъ, непремѣнно должно у тебя быть и глубокое 
чувство раскаянія, обвиненія и осужденія. Передъ испо­
вѣдью молись: „не уклони, Господи, сердце мое въ 
словеса лукавствія, непщевати вины о грѣсѣхъ" х) 
Тогда ты отъ исповѣди будешь получать душевное об­
легченіе, а главное — твоя исповѣдь будетъ угодна 
Господу.

Не смѣй думать, что твои грѣхи такъ велики, что 
не стоитъ и каяться. Кто принимаетъ наше покаяніе, 
кто врачуетъ наши грѣховныя язвы?—Всемогущій Богъ. 
Замѣть: Всемогущій Богъ, Всемогущій Врачъ! и, какъ 
таковой, Онъ и прощеніе дѣлаетъ возможнымъ всѣхъ, 
самыхъ тяжкихъ грѣховъ. Покаяніе— это врачевство, 
подаваемое намъ Всемогущимъ Врачемъ—Богомъ.

На исповѣди часто говорятъ: мы уже исповѣдали 
свои грѣхи, но насъ продолжаетъ безпокоить мысль, 
что они весьма тяжки, они намъ не простятся, а по­
тому не можемъ ихъ никакъ предать забвенію. Что же? 
повторять ихъ снова на исповѣди или нѣтъ? На испо­
вѣди говори все, что тебя безпокоитъ, что у тебя бо-

і) Непщевати—придумывать, изыскивать; вины -извиненія, оправданія.



—  26 —

литъ, не стѣсняйся, поэтому, лишній разъ сказать и 
о своихъ прежнихъ грѣхахъ. Это хорошо, это будетъ 
свидѣтельствовать, что ты постоянно ходишь съ чув­
ствомъ своего окаянства и препобѣждаешь всякій стыдъ 
отъ обнаруженія своихъ грѣховныхъ язвъ.

Неисповѣданные грѣхи—это какъ-бы нашъ долгъ, 
который постоянно нами чувствуется, постоянно насъ 
тяготитъ. И на что лучше, какъ съ долгомъ распла­
титься,—спокойно тогда на душѣ; то же и съ грѣхами,— 
этими духовными долгами нашими: исповѣдуешь ихъ 
предъ духовникомъ, и на сердцѣ легко-легко станетъ.

Есть духовники, которые располагаютъ къ тому, что­
бы имъ спокойно, безъ утайки, искренно открывать всѣ 
грѣхи, всѣ помыслы. Отчего это? Не выдѣляй себя, ду­
ховникъ, отъ другихъ какими-нибудь преимуществами, 
ходи съ чувствомъ и сознаніемъ, что ты такой же 
несовершенный и грѣшный человѣкъ, какъ и всѣ, будь 
искреннимъ духовнымъ другомъ людей, люби всѣхъ, 
какъ братьевъ, желай всѣмъ отъ сердца душевнаго 
спасенія, посвящай всю свою жизнь Господу и ты при­
влечешь сердца многихъ.

Когда на исповѣди предъ тобою, духовникъ, прохо­
дитъ масса людей, подвергшихся тому или другому 
грѣху, отъ котораго тебя Богъ хранилъ, то не сравни­
вай себя съ этими людьми и не воображай, что ты не 
таковъ, какъ эти грѣшники, ибо это будетъ похоже на



—  27 —

гордаго фарисея, который молился: благодарю Тебя, 
Боже, что я не таковъ, какъ грабители, прелюбодѣи, 
или какъ сей мытарь. Берегись подобнаго сравненія и, 
наоборотъ, старайся пріобрѣтать такое расположеніе 
своего сердца, чтобы ты казался самъ себѣ хуже вся­
каго кающагося грѣшника!

Намъ, христіанамъ, необходимы частая исповѣдь и 
св. Причащеніе. Благодать Божія, дѣйствующая въ сихъ 
таинствахъ, осязательно производитъ то, что человѣкъ— 
христіанинъ дѣлается чувствительнымъ къ своимъ грѣ­
хамъ и немощамъ, не такъ легко двигается на грѣ­
ховныя дѣла и укрѣпляется въ истинахъ вѣры. Для 
такого вѣра, Церковь и всѣ ея установленія дѣлаются 
родными, близкими сердцу.

Какъ св. Церковь, мать наша, умѣетъ духовно насъ 
утѣшать! Возьмемъ Пасхальную недѣлю. Въ церков­
ныхъ пѣснопѣніяхъ и въ частныхъ привѣтствіяхъ только 
и слышишь: Христосъ воскресе! Христосъ воскресе! 
Христосъ воскресе! И хочется, чтобы какъ можно 
дольше это привѣтствіе было у насъ на устахъ и сердцѣ: 
такъ оно отрадно, такъ оно умилительно и успокои­
тельно! Не станемъ, поэтому, братіе, въ свѣтлые дни 
Воскресенія ничего другого ни говорить, ни думать, а 
только радостно взывать: Христосъ воскресе! Христосъ 
воскресе! Христосъ воскресе!!

Архимандритъ Арсеній.

т  а  ^ а  т



Творенія преподобнаго Макарія Еги­
петскаго, въ и*ъ систематическомъ

изложеніи.

Изученіе твореній преп. Макарія показываетъ, что у него 
были излюбленныя темы, на которыя онъ готовъ былъ всегда 
говорить. У него былъ свой „религіозный интересъ", напол­
нявшій всегда его душу. Этотъ его интересъ касался возсо­
зданія человѣческой природы послѣ крещенія черезъ дѣй­
ствіе благодати и при участіи человѣческой воли. Мысли 
относительно этого у преподобнаго разсѣяны безъ опредѣ­
леннаго порядка по всѣмъ бесѣдамъ. Чтобы установить 
послѣдовательность ихъ, нужно сначала намѣтить планъ, 
схему всего міросозерцанія преп. Макарія. И въ этомъ по­
могаетъ намъ самъ нашъ отецъ. У него бывали моменты, 
когда онъ въ нѣсколькихъ словахъ, кратко, какъ бы въ 
схемѣ высказывалъ приблизительно всѣ свои задушевные 
взгляды :). Особенно въ этомъ отношеніи заслуживаетъ вни­
манія его 47-я бесѣда, гдѣ мы находимъ болѣе или менѣе 
подробный планъ всѣхъ его твореній. Основываясь, глав­
нымъ образомъ, на этой бесѣдѣ мы можемъ предложить 
слѣдующій планъ систематическаго изложенія твореній преп. 
Макарія.

I. Невинное состояніе первыхъ людей въ раю.
II. Состояніе человѣка послѣ паденія.
III. Падшій человѣкъ не могъ самъ спастись. Потребова­

лось пришествіе Господне. Величіе христіанъ.
IV. Призваніе людей ко Христу. Взаимоотношеніе въ этомъ 

призваніи благодати Божіей и свободы человѣка. Остается

Э 4 бесѣда § 27; 23 б. § 3; 26 б. § 21: 38 б. § 4 -5 .



—  29 —

ли грѣхъ въ человѣкѣ послѣ его духовнаго возрожденія въ 
крещеніи.

V. Грѣховное состояніе немощныхъ христіанъ.
VI. Процессъ нравственнаго усовершенствованія христіа­

нина. Трудничество.
VII. Плоды нравственнаго преуспѣянія христіанина.
VIII. Смерть и будущая жизнь.

I.

Невинное состояніе первыхъ людей.

Богъ безпредѣльный, неприступный, несозданный, недомыс­
лимый по своей благости 1), безконечный и непостижимый 2), 
праведный 3), всевѣдущій 4 *), вездѣсущій б), неописуемый и 
необъемлемый 6), Божественная Троица 7), Богъ—безконеч­
ная Любовь 8), сотворилъ досточудныя твари—небо, солнце, 
луну, землю, воду, разныя растенія и всякаго рода живот­
ныхъ. Но ни въ одной изъ этихъ тварей Господь не утвер­
дилъ Себѣ престола, не благоволилъ ни съ кѣмъ изъ нихъ 
вступить въ общеніе и единеніе. Это счастіе выпало лишь 
на долю человѣка 9). Для него созданъ весь міръ, всѣ его 
красоты, самъ же онъ предназначенъ быть жилищемъ Гос­
пода, дабы въ тѣлѣ и душѣ его Творцу можно было бы 
упокоиваться, какъ въ своемъ домѣ 10). Такому назначенію 
человѣка должна была соотвѣтствовать его природа. И вотъ 
онъ дѣйствительно создается по образу Божію п), по образу 
добродѣтелей Духа 12). Господь надѣлилъ его душею, кото­
рая поистиннѣ есть великое и чудное твореніе Божіе13). Она 
есть весьма утонченное тѣло и). Душа—это умное, исполнен­
ное всякой лѣпоты твореніе, прекрасное подобіе и образъ 
Божій 15). Душа—это нѣчто удобоподвижное, легкокрылое, 
неутомимое, способное въ одно мгновеніе перебѣгать мыс­
ленно большія пространства16). Душа—это безсмертная сущ­
ность, которая отъ Божества должна была почерпать себѣ 
духовную пищу 16). Душа одна сама по себѣ много дороже 
цѣлаго міра и всякаго мірского царства17). Въ нее Творецъ

!) 4 бес. § 9; 2) 26 б. § 17. 3) 29 бес. § 6; 4) 12 б. § 10; в) 12 б. § 12;
«) 16 бес. § 5; 7) 6 слово § 28; *) 49 б. § 1; 9) 45 6. § 5; 10) 49 б. §4; и) 49
б. § 5; 15 б. § 21; 4*) 46 б. § 5. 13) 46 бес. § 5; 14) 4 б. § 9; 1 бес. § 7.
15) 46 б. § 6; і«) 1 б. § 10. 17) 7 слово § 32.



—  ЗУ —

вложилъ разсудительность, вѣдѣніе, благоразуміе, вѣру, лю­
бовь и прочія всѣ добродѣтели, но особенно въ душѣ при 
ея единствѣ выдѣляются слѣдующія царственныя силы: 
воля, совѣсть, умъ и сила любви (то дёХг/ха, >] оѵѵеідцоѵ;, 6 
ѵощ, >] 'ауалт]тіх}] ^оѵащг). Ими управляется душевная колес­
ница, въ нихъ-то и долженъ былъ почивать Богъ ]). Но при 
всемъ этомъ нужно помнить, что Онъ—Богъ, а она (душа) 
не Богъ; Онъ—Господь, а она—раба; Онъ—Творецъ, а она— 
тварь; Онъ—Создатель, а она—созданіе; ничего нѣтъ общаго 
въ ея и въ его существѣ 2). Душа- -не отъ Божія естества и 
не отъ естества лукавой тьмы; но есть тварь особаго рода 3). 
Она, хотя создала чистой, но не абсолютно совершенной. Ея 
задачей еще было преуспѣвать и совершенствоваться 4). 
Кромѣ души Творецъ надѣлилъ человѣка тѣломъ, которое 
есть подобіе души (то абаиа 6/хоішііа тѵууауеі тГ/; Ц>ѵу 
тогда какъ душа —  образъ духа (г) бе ірѵуг/ еіхозѵ тою 
Пѵеѵратоі; ѵладуеі 5), Она была свободна отъ страданій и 
болѣзни 6), и также предназначалась для жилища Твор­
ца 7). Кратко сказать: какъ мужъ тщательно собираетъ 
въ домъ свой великія блага, такъ и Господь въ домѣ сво­
емъ—душѣ и тѣлѣ собралъ и положилъ все небесное бо­
гатство духа 8). Обладая такою природой, человѣкъ вполнѣ 
былъ годенъ къ общенію со своимъ Творцомъ. И дѣйстви­
тельно, Слово Божіе постоянно въ немъ пребывало: Оно было 
его наслѣдіемъ. Адамъ дѣйствовалъ въ согласіи съ Сло­
вомъ Божіимъ. Послѣднее для него было и одеждою, и сла­
вою, и ученіемъ. Нужно было Адаму дать имена земнымъ 
тварямъ. И, вотъ, какъ научилъ его Господь, такъ онъ и на­
рекаетъ 9). Адамъ жилъ въ Богѣ и для Бога—всѣ его внут­
реннія движенія души—вѣдѣніе, ощущеніе были направлены 
на Всесвятаго Творца. Какого-нибудь срамнаго плотскаго 
движенія у него не было—отсюда понятна его нагота. Онъ 
ея не замѣчалъ, ибо не оставалось у него ни одного такого 
мгновенія, когда бы мысль его отрѣшалась отъ Бога 10). 
Первые люди знали только одно добро. Они только его изу­
чали и). Умъ ихъ всегда созерцалъ своего Владыку Госпо-

і) 1 бес. § 3; 46 б. $ 6; Мі^пе 8. О. I. XXXIV. соі. 452; 796. 2) 49 б.
§ 4. 3) 1 б. § 7. *) 4 слово, § 18. 8) 30 б. § 3. Мі^пе іЬісі. соі. 724. 6) 48 б. § 5.
7) 49 б. § 4. 8) 49 б. § 4. ») 12 б. § 6. 10) 12 бес. § 7. Щ 12 бес. §§ 9—10.



—  31 —

да 1), украшался небесными красотами 2), былъ полнымъ 
господиномъ надъ всѣми помыслами 3). Онъ былъ чуждъ де­
моновъ, чистъ отъ грѣха, пороковъ и страстей 4).- Небесная 
жизнь, почерпаемая отъ Бога 5), небесныя блага—вотъ что 
было достояніемъ перваго человѣка! Его покрывала небесная 
слава, подобно той славѣ, которую имѣлъ Моисей на горѣ 6). 
Какъ царь земли Адамъ, далѣе, владѣлъ всѣмъ міромъ, ему 
покорялась вся природа. Ни огонь не жегъ, ни вода не по­
топляла, ни звѣрь ему не вредилъ, ни ядоносное животное 
не могло оказать надъ нимъ своего дѣйствія 7). Въ услугу 
Адаму даны были всѣ твари 8). Первый человѣкъ былъ вла­
дыкою всего, начиная съ неба и кончая дольнимъ міромъ. 
Кратко сказать: первому человѣку было уготовано великое 
богатство и великое наслѣдіе. Представь себѣ большое село 
и оно имѣетъ много доходовъ; тамъ цвѣтущій виноградникъ, 
тамъ плодоносныя поля, тамъ стада, тамъ золото и серебро. 
Такъ и Адамъ до преслушанія былъ дорогимъ селомъ 9). 
Посмотри, человѣкъ, какъ необъятны: небо, земля, солнце, 
луна, не въ нихъ благоволилъ упокоиться Господь, а въ 
тебѣ! Ты драгоцѣннѣе всѣхъ тварей и не только видимыхъ, 
но и невидимыхъ—ангеловъ. Ибо .объ архангелахъ Михаилѣ 
и Гавріилѣ не сказалъ Богъ: сотворимъ по образу и подобію 
нашему, но сказалъ это только объ умной человѣческой 
сущности (леді ѵоерад оѵаіач тоѵ сіт&рсолоѵ)—безсмертной 
нашей душѣ 10). Но все обиліе благодати перваго человѣка 
не имѣло, однако, ничего приневоливающаго и). Господь 
Самъ, будучи свободнымъ, создавая человѣка, поЮвоему об­
разу и подобію, даровалъ туже свободу и ему12). На этой то 
свободѣ'и должно было основываться дѣланіе человѣкомъ 
добра и исполненіе имъ райской заповѣди. Видимыя твари 
отъ самаго творенія связаны какимъ-то неподвижнымъ есте­
ствомъ. Онѣ не могутъ выйти изъ того состоянія, въ какомъ 
созданы и не имѣютъ воли. Но не таковъ человѣкъ. Онъ 
существо свободное, какъ Богъ13). Ему дано самовластіе сво­
боды, благодаря которой человѣкъ могъ устремляться къ

!) 20 бес. § 4; 45 б. § 1. 2)4 слово § 5. 3) 15 б. § 23. 4) 26 б. § 1. 5) 12
б. §§ 6- 8. 6) 4 слово § 21. 7) 4 СЛово § 3. ») 11 бес. § 5. 9) 12 б. § 1.
10) 15 бес. §§ 20, 41; Мідпе іЬіс! соі. 589—592, 604. п)  15 б. § 23.
12) 15 б. § 21. 13) 15 бес. § 20.



—  32 —

лучшему и удерживаться отъ худого г). Отсюда Адамъ какъ 
по собственной своей волѣ повиновался въ раю своему Творцу, 
такъ, затѣмъ, по своей же волѣ онъ и преступилъ запо­
вѣдь. Великое богатство было уготовано первому чело­
вѣку! Но онъ не воспользовался имъ. Скорѣе онъ возымѣлъ 
худые помыслы и мысли; преступилъ заповѣдь Божію и че­
резъ то погибъ для Бога!2)

II.

Состояніе человѣка послѣ паденія.

Послѣ грѣхопаденія первыхъ людей природа человѣка 
измѣнилась. Всѣ царственныя силы его души теперь поте­
ряли свою крѣпость, свое совершенство. Прежде всего что 
произошло съ умомъ? Послѣ паденія на умъ человѣка легли 
неудобоносимыя горы, примѣшались къ нему порочные по­
мыслы и стали какъ-бы его собственные 3). Простое, доброе, 
небесное мудрованіе его теперь стало плотскимъ, стремящимся 
долу 4). Умъ прежде тонкій, созерцавшій Владыку, теперь 
сдѣлался весьма ограниченнымъ. Особенно сильно эта огра­
ниченность обнаруживается, когда человѣкъ вздумаетъ изслѣ­
довать разумъ Божій. И что говоритъ разумъ Божій, человѣкъ 
не можетъ всецѣло понять,—не можетъ понять даже и все то, 
что ежедневно происходитъ въ немъ самомъ. Въ самомъ дѣлѣ, 
со дня рожденія твоего и донынѣ сумѣлъ-ли ты познать свою 
душу? Перескажи мнѣ помыслы, возникшіе въ тебѣ съ утра 
до вечера? Разскажи мнѣ помышленія трехъ дней? Но ты 
не въ состояніи этого сдѣлать 5). Прежде умъ видѣлъ и 
зналъ только добро, теперь очи его прозрѣли для пороковъ 
и страстей 6), и въ тоже время ослѣпли для созерцанія той 
божественной славы, которая его до грѣха покрывала 7). 
Умъ его сталъ слабъ, слабъ въ томъ смыслѣ, что потерялъ 
энергію.—Его безсиліе особенно ясно обнаруживается въ томъ, 
что онъ не въ состояніи владѣть своими помыслами. По­
мыслы—это сужденія, понятія или, лучше, мысли объ извѣст­
номъ предметѣ, которыя образуются разсудкомъ отъ созер­
цаній, представленій и чувственныхъ воспріятій, И вотъ со

*) 1 б. § 11. 2) 12 б. § 8. 3) 15 бес. § 23. 4) Слово 4-э § 5. 3) 12 бес. 
§§ 11-12. в) 20 бес. § 4. 7) 45 бес. § 1.



—  33 —

времени паденія у человѣка стали возникать помыслы не­
чистые, грѣховные, непостоянные, обольстительные, мету­
щіеся, суетные х), и умъ не въ силахъ часто бываетъ ихъ 
подавить, вслѣдствіе чего помыслы пріобрѣтаютъ силу, при­
водятъ въ колебаніе все внутреннее существо человѣка и 
сквернятъ умъ и совѣсть 2). Что, далѣе, произошло съ со­
вѣстію? Совѣсть стала погрѣшительной, въ виду чего нужно 
ежедневно разбирать ее 3). Воля также ослабѣла. Человѣкъ 
теперь не можетъ сколько желаетъ любить Господа, сколько 
желаетъ вѣровать, сколько желаетъ молиться 4). Какое то 
„противленіе•' (у) ёѵяѵтю'тг,;) явно и тайно во всемъ овладѣло 
нами такъ что человѣкъ иной разъ неудержимо пону­
ждается дѣлать худыя дѣла 6). Онъ сталъ нравственно не 
свободнымъ. Его произволенія одичали, запустѣли, поросли 
терніемъ 7). Особенно извращено сердце человѣка. Въ сердцѣ 
открылся источникъ и корень всякаго зла. Зло живетъ и 
дѣйствуетъ въ сердцѣ, внушая лукавые и нечистые помыслы 8). 
„Сердце малый сосудъ, но тамъ есть зміи, тамъ есть львы, 
тамъ всѣ сокровища порока" 9)... Сердце со своею способно­
стію любить стало обращаться къ дурцому и продолжитель­
ная любовь чего-либо дурного образуетъ страсть 10). Грѣхъ 
и всѣ нечистые помыслы струятся въ сердцѣ и), которое 
облеглось вокругъ покрываломъ тьмы, застилающимъ для 
ума Бога и для сердца все доброе12). Сердце падшаго чело­
вѣка исполнено зловонія, нечистотъ и мерзости запустѣнія13). 
Оно стало въ каждомъ человѣкѣ какъ бы малымъ адомъ14). 
Вмѣстѣ съ душею измѣнилось послѣ грѣхопаденія первыхъ 
людей и тѣло. Прежде здоровое, безболѣзненное, бодрое, оно 
теперь подверглось болѣзнямъ и страданіямъ и смерти. 
Рай—жилище перваго человѣка—замѣненъ юдолью земною. 
Человѣкъ, отступивъ отъ данной ему заповѣди,—изъ рай­
скаго наслажденія изгнанъ въ этотъ міръ, какъ бы въ плѣнъ, 
какъ бы въ какую рудокопню, подпалъ страданіямъ и бо­
лѣзнямъ плоти, которыхъ прежде не зналъ15) и, затѣмъ, по­
живъ 930 лѣтъ, какъ лишенный небеснаго и духовнаго 
услажденія, умеръ тѣлесно 16). Помимо этого извращенія, къ

») 5 бес. §§ 1—2. 2) ісіісі. 3) 29 бес. § 7. 4) 21 бес. § 2. *) 21 бес. § 2.
«) 47 бес. § 6. ') 15 бес. § 51. *) 16 бес. § 6. ») 43 бес. § 7. 10) 4 бес. 
§ 9. Ц) 15 бес. § 33. 12) Слоп. 4-е § 5. іа) 15 бес. § 31. ,4) 11 бес. § 11. 
1Г') 48 бес. § 5. 1в) 7 слово § 26.

ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. 3



—  34 —

человѣку послѣ паденія пріобрѣлъ доступъ злой духъ. Если 
прежде онъ со внѣ смотрѣлъ на райскую жизнь Адама и 
могъ только со стороны приближаться къ нему, то теперь- 
онъ овладѣлъ всѣмъ его внутреннимъ существомъ, во­
царился надъ человѣкомъ '), и распоряжается имъ теперь 
какъ своимь рабомъ, силясь всегда вовлечь его въ грѣхъ. 
Онъ всячески старается, чтобы онъ уже не смотрѣлъ и не 
желалъ такъ, какъ желаетъ, но чтобы онъ и видѣлъ лукавое 
и слышалъ лукавое и ноги его поспѣшали на злодѣяніе и 
руки его дѣлали беззаконіе и сердце помышляло лукавое 2). 
Послѣ грѣха лукавый какъ бы облекся въ душу, поэтому 
то душа и называется „тѣломъ лукавой тмы“ (айра тоб охо­
той; лоѵщ)іа^) 8). Этою тмою лукавый такъ обложилъ душу, 
какъ облекаютъ человѣка, чтобы сдѣлать его царемъ и дать 
ему всѣ царскія одѣянія и чтобы отъ головы до ногтей но­
силъ онъ на ссбѣ все царское. Такъ лукавый князь облекъ 
душу грѣхомъ, все естество ея, и всю ее осквернилъ, всю 
плѣнилъ въ царство свое, не оставилъ въ ней свободнымъ 
отъ своей власти ни одного члена ея, ни помысловъ, ни ума, 
ни тѣла, но облекъ .ее въ порфиру тмы 4). Онъ положилъ 
на сердце человѣка свою печать, посѣялъ въ душѣ его сѣмена 
горечи5). Подъ вліяніемъ двухъ указанныхъ факторовъ, дѣй­
ствующихъ въ падшемъ человѣкѣ: грѣховнаго начала и затѣмъ 
діавола, человѣчество, такимъ образомъ, пришло въ безот­
радное положеніе. Вотъ картина этого безотраднаго положе­
нія. Какъ въ темную и глубокую ночь дуетъ какой-нибудь 
жестокій вѣтеръ и приводитъ въ движеніе, смятеніе и со­
трясеніе всѣ растенія и сѣмена: такъ и человѣкъ, подпавъ 
власти темной ночи діавола, страшно дующимъ вѣтромъ 
грѣха приводится въ колебаніе, сотрясеніе и движеніе; у 
него въ смятеніи вся природа: душа, помыслы и умъ, въ 
сотрясеніи и всѣ тѣлесные члены. Ни одинъ членъ души 
и тѣла не свободенъ и не можетъ не страдать отъ живущаго 
въ насъ грѣха °). Состояніе падшаго человѣка похоже на 
пшеницу въ рѣшетѣ. Какъ пшеница просѣеваемая въ рѣ­
шетѣ взбрасывается, переворачивается—однимъ словомъ дви­
жется въ разныя стороны, такъ что одно зернышко безчи-

]) 30 бес. § 7. 2) 2 бес. § 2. 3) I бес. § 7; Мі§пе ІЬИ соі 457. 4) 2 бсс. 
§ 1. 5) 11 бес. § 11. «) 2 бес. § 4.



—  35 —

-елейное количество разъ перескакиваетъ съ одного мѣста 
на другое, ворочается, взлетаетъ, и, наконецъ, уже попадаетъ 
въ отверстіе и просѣвается, такъ и душа грѣшнаго человѣка 
мятется отъ различныхъ земныхъ дѣлъ, злыхъ пожеланій, 
отъ постоянныхъ помысловъ и т. п. Опредѣленіе, сказанное 
Создателемъ Каину: „стеня, трясыйся въ тревогѣ будеши 
на земли* (Быт. ІУ, 12) послужило образомъ и подобіемъ 
для всѣхъ людей. Діаволъ сталъ употреблять всѣ усилія 
къ тому, чтобы привести человѣка въ такое мятущееся со­
стояніе. Онъ какимъ то сокровеннымъ и я^естокимъ вѣтромъ 
обуреваетъ и круяштъ человѣка, приводя его въ колебаніе 
и уловляя мірскими обольщеніями, плотскими удоволь­
ствіями, страхованіями, смущеніями О- Въ такомъ смя­
теніи находится весь міръ отъ царей до нищихъ. И люди 
часто сами не знаютъ причины этого зла, потому что зло 
„какъ нѣкая разумная сила“ тайно дѣйствуетъ во внутрен­
немъ человѣкѣ, а люди думаютъ, что все, что они не дѣ­
лаютъ, -дѣлаютъ естественно и по собственному своему раз­
сужденію, а не по побуященію чуящой нѣкой силы;2). Такъ 
грѣховный человѣкъ потерялъ даже чутье различать свои 
поступки и сталъ дѣйствовать такъ, какъ подсказываетъ ему 
его грѣховная природа. Какъ иная богатая я^енщина, у ко­
торой много денегъ и великолѣпный домъ, остается безъ 
защиты; многіе приходятъ, дѣлаютъ ей вредъ, опустошаютъ 
ея жилище, такъ и душа, по преступленіи, весьма много 
утѣсняется сопротивною силою, доведена до великаго запу­
стѣнія; за преступленіе заповѣди вдовствуетъ и въ одино­
чествѣ остается; оставленная я*е Небеснымъ Муя^емъ, она 
стала игралищемъ всѣхъ сопротивныхъ силъ. Онѣ вывели 
ее изъ ума (е̂ 'лг,<таѵ аѵ:г,ѵ тсоѵ р̂гѵсоѵ), подавивъ въ ней 
небесное разумѣніе 3). Да, слишкомъ грѣхъ послѣ паденія 
вкоренился въ природу человѣка. Онъ яшветъ во всѣхъ 
членахъ его души и тѣла, какъ бы облекается въ душу и 
касается самыхъ составовъ костей 4), онъ владѣетъ всѣми 
составами и пажитями сердца, всѣми сердечными помышле­
ніями 5), Какъ въ тѣлѣ при болѣзни страящетъ не одинъ 
его членъ, но все оно всецѣло подвержено страданіямъ,

1) 5 бес. §§ 1 -3 .  2) 15 бес. § 47. 3) 45 бес. § 5. Мі§пе
4) 16 бес. § 6. 5) 50 бес. § 5; 41 бес. § 1; 1 бес. § 11.

іЬіб соі. 789.

3 *



— 36 —

такъ и душа вся пострадала отъ грѣха. Какая-то сокровен­
ная скверна и какая-то тма страстей чрезъ преступленіе 
Адама вошла во все человѣчество вопреки чистой при­
родѣ человѣка и это-то потемняетъ и оскверняетъ вмѣстѣ и 
тѣло и душу *). Человѣкъ въ плѣну, въ рабствѣ, онъ представ­
ляетъ изъ себя ничто иное, какъ четырехъ-дневнаго смер­
дящаго Лазаря 2). Жалкое и скорбное положеніе падшаго че­
ловѣка! Царь всей твари и чистое твореніе Господа сталъ 
рабомъ сопротнвной и лукавой тмы! Самъ Творецъ послѣ 
паденія сожалѣлъ о немъ, ангелы, всѣ силы небесныя, земля 
и всѣ твари оплакивали смерть и паденіе его 3). Палъ' пер­
вый человѣкъ Адамъ и грѣхъ, затѣмъ, распространился на 
весь родъ человѣческій. Каждый человѣкъ уже отъ матер­
ней утробы дѣлается причастнымъ грѣху. Отъ одного чело­
вѣка происходятъ всѣ люди и одна и таже какая то страст­
ная порча (|і!а т!с хахіа тс«ѵ -аііоіѵ), которой подвергся Адамъ, 
проникаетъ на весь родъ человѣческій 4 5). Эта порча подобна 
закваскѣ. (7/ %'рц). Закваска небольшая часть замѣшаннаго 
тѣста. Но когда ее положить въ извѣстное количество муки, 
то она заквашиваетъ все тѣсто, при этомъ, эта уже заква­
шенная часть можетъ заквасить еще большее количество 
муки и т. д. Тоже и со грѣхомъ Адама. Грѣхъ вошелъ въ 
природу перваго человѣка. Отъ этого послѣдняго путемъ 
естественнаго рожденія стали являться люди, къ которымъ 
и переходитъ грѣховная закваска Адамова. Тамъ вскисаетъ 
тѣсто черезъ смѣшеніе закваски съ мукой.—Здѣсь вскисаетъ 
грѣхомъ человѣкъ черезъ плотское смѣшеніе его съ родо­
начальникомъ. Такъ закваска грѣха въ родѣ человѣческомъ 
растетъ и распространяется на все человѣчество Б). Всѣ мы 
сыны омраченнаго рода, всѣ причастны Адамова зловонія. 
Какою немощію пострадалъ Адамъ, тою же пострадали и 
всѣ мы происходящіе отъ Адамова сѣмени 6). Черезъ Адама 
смерть воцарилась надъ всякою душей 7). Вмѣстѣ съ чело­
вѣкомъ подверглась проклятію и вся тварь. И это такъ и 
должно было быть. Человѣкъ—царь, тварь—его достояніе. 
Между тѣмъ и другимъ существуетъ связь. Представь себѣ 
царя, у котораго есть достояніе и подвластные ему служи-

*) 4 слово § 9. 2) 30 бес. § 8; 21 бес. § 2. 3) 30 бес. § 7. *) 5 бес. § 3.
5) 24 бес. § 2. 6) 30 бес. § 8. ц 11 бес. § 5.



—  37 —

тели готовы къ услугамъ; и случилось, что взяли и отвели 
его въ плѣнъ враги. Какъ скоро онъ взятъ и уведенъ, не­
обходимо служителямъ и приставникамъ его слѣдовать за 
нимъ же. Такъ и Адамъ чистымъ созданъ отъ Бога на слу­
женіе Ему, и въ услугу даны твари сіи, потому-что постав­
ленъ онъ господиномъ и царемъ всѣхъ тварей. Но коль 
скоро плѣненъ Адамъ, плѣнена уже съ нимъ вмѣстѣ и слу­
жащая и покорствующая ему тварь *). Человѣкъ самъ своимъ 
паденіемъ открылъ себѣ доступъ ко грѣху и ко власти 
діавола, но съ другой стороны порабощеніе его духами злобы, 
демонами и страстями есть вмѣстѣ съ этимъ и наказаніе 
Божіе за грѣхъ, есть какъ бы гнѣвъ Божій на человѣка. 
Богъ предалъ Іерусалимъ на позоръ врагамъ и ненавидящіе 
Израиля стали господствовать надъ нимъ; такъ, прогнѣвав­
шись и на душу за преступленіе заповѣди, предалъ Богъ 
её врагамъ, демонамъ и страстямъ 2). Адамъ былъ въ чести 
и въ чистотѣ, а, преступивъ заповѣдь, изгнанъ изъ рая 3). 
При всемъ своемъ глубокомъ паденіи человѣкъ однако окон­
чательно не погибъ. Не говоримъ, что человѣкъ всецѣло 
утратился, уничтожился, умеръ: онъ умеръ для Бога, живетъ 
же собственнымъ своимъ естествомъ 4). Послѣ грѣха при­
рода человѣка стала только удобопріемлемою какъ для добра, 
такъ и зла. Душа есть образъ Духа (гшоѵ тоё Пѵгбрлто;) и 
послѣ паденія 6). Главнымъ же образомъ у человѣка и послѣ 
паденія осталась свобода 6).

Какъ же, спрашивается, въ падшемъ человѣкѣ оставшееся 
добро относится ко злу.

Грѣхъ въ падшемъ человѣкѣ сталъ жить какъ нѣчто са­
мостоятельное, независимое отъ добрыхъ свойствъ его души. 
Змій вошедшій сталъ властелиномъ дома и онъ остается 
при душѣ, какъ другая душа 7). Въ насъ дѣйствуетъ зло 
со всею силою и ощутительностію, внушая всѣ нечистыя по­
желанія, однакожъ срастворено съ нами не такъ, какъ иные 
говорятъ о смѣшеніи вина съ водой, но какъ на одномъ 
полѣ растутъ и пшеница сама по себѣ и плевелы сами по 
себѣ, или какъ въ одномъ домѣ находятся особо разбойникъ 
и особо владѣтель дома 8). Когда свѣтитъ солнце и дуетъ

Ч 11 бе с. § 3. 2) 28 бес. § 1. 3) 12 бес. § 10. 4) 12 бес, § 2. 3) 30 бес. 
§ 3 Мід.іе іЬісі соі. 724.в) 15 бес. § 21, § 38. ■) 15бес. § 33. ») 16 бес. § I.



—  38 —

вѣтеръ, то у солнца свое тѣло и своя природа и у вѣтра— 
своя же природа и свое тѣло. Такъ и грѣхъ примѣшался 
къ душѣ, но и у грѣха и у души своя особая природа *). 
Но грѣхъ и душа, существуя отдѣльно другъ отъ друга, 
однако, могутъ соединиться и тогда получается нѣчто тре- 
тіе—нечистое, грѣховное, такъ что уже не остается мѣста 
доброму. Источникъ изливаетъ чистую воду, но на днѣ его 
лежитъ тина. Если возмутитъ кто тину,—весь источникъ дѣ­
лается мутнымъ. Такъ и душа, когда бываетъ возмущена, 
срастворяется съ порокомъ. И сатана чѣдіъ-то однимъ дѣ­
лается съ душею; оба духа, напр., во время блуда или убій­
ства составляютъ что-то одно Но душа, какъ сказали, 
можетъ дѣйствовать независимо отъ зла и злого духа, такъ 
сказать сомостоятельно, и тогда она способна творить добрыя 
дѣла 3). Что же сильнѣе въ человѣкѣ: зло или же добро? 
Грѣхъ и остатки добра въ падшемъ человѣкѣ живутъ въ 
одинаковой степени. Нельзя сказать, чтобы грѣхъ осили­
валъ человѣка, равно какъ и наоборотъ. Если говоришь, 
что порочная сила крѣпче и порокъ вполнѣ царствуетъ 
надъ человѣкомъ, то обвиняешь въ несправедливости Бога, 
который осуждаетъ человѣчество за то, что послушался са­
таны. Умъ есть борецъ и борецъ равносильный іобц^лоч 4). 
Представь себѣ станъ персидскій и станъ римскій; и вотъ 
вышли изъ нихъ два окрыленные мужествомъ и равносиль­
ные юноши и ведутъ борьбу. Такъ сопротивная сила и умъ 
равномощны между собою и равную имѣютъ силу, какъ са­
тана преклонять и лестію вовлекать душу въ волю свою, 
такъ опять и души прекословить грѣху и ни въ чемъ не 
повиноваться ему; потому-то обѣ силы могутъ только по­
буждать, а не принуждать къ злу и добру 5). А утверждаю­
щіе, что грѣхъ подобенъ сильному исполину, душа же по­
добна отроку, говорятъ худо 6). Ибо, если бы дѣйствительно 
было такое несходство, то несправедливъ былъ бы Законо- 
положникъ, который далъ человѣку законъ вести брань съ 
сатаною 7). Еще одно замѣчаніе о живущемъ въ человѣкѣ 
зломъ началѣ. Есть еретики, которые утверждаютъ, что ве­
щество безначально и что оно есть корень, коренная сила,

і) 2 бес. § 2. 2) 16 бес. § 2. 3) ІЬісІ. 4) 3 бес. § 6. *) 27 бее. § 22.
6) ІЬісІ. 7) 27 бее. § 22.



—  39 —

равносильная Богу. Отсюда и зло, какъ произведеніе веще­
ства, самостоятельно. Но утверждающіе это, ничего не 
знаютъ. Долженъ быть Творецъ всего существующаго.' Ка­
кимъ же Его нужно представлять? Несомнѣнно, совершен­
нѣйшимъ, всемогущимъ, всесвятымъ. А если такъ, то Онъ 
п создать могъ только существа чистыя, простыя !). Если 
же скажемъ, что Создатель сотворилъ и существа злыя, то 
во-первыхъ приписываемъ злоеначало Ему, безстрастному Бо­
жеству, во вторыхъ называемъ Бога несправедливымъ, 
Который сатану посылаетъ въ огонь. Если существуетъ 
зло въ мірѣ, то оно могло произойти только отъ самопроиз­
вола тварей. Какъ богоподобныя существа, ангелы и душа 
были надѣлены свободой, которой они злоупотребили, укло­
нившись отъ Бога и Его святаго закона 2). Зло не само­
стоятельное, а случайное явленіе въ мірѣ.

Архимандритъ Арсеній.

(Продолженіе слѣдуетъ).

х) 16 бес. § 1. «) 16 бес. § 1.



Свѣточи Православной Аристовой 
Церкви *}.

Яѳва Виссаріонъ.

Авва Дула, ученикъ аввы Виссаріона, разсказывалъ 
слѣдующее: „шли мы однажды по морскому берегу;
мнѣ захотѣлось пить, и я сказалъ аввѣ Виссаріону: 
„авва, мнѣ хочется пить". Старецъ, сотворивъ молитву, 
говоритъ мнѣ: „пей изъ моря". Вода сдѣлалась слад­
кою, и я напился. Послѣ налилъ я воды въ сосудъ, на 
случай,'еслибы на пути опять захотѣлось пить. Старецъ, 
увидѣвъ это, сказалъ мнѣ: „для чего ты налилъ?" Я 
отвѣчалъ ему: „прости мнѣ,—какъ бы еще на пути
не захотѣлось пить". Тогда старецъ сказалъ: „и здѣсь 
Богъ, и вездѣ Богъ".

2. Въ иное время вошелъ я къ нему въ келью, и 
засталъ его стоящимъ на молитвѣ. Руки его были про­
стерты къ небу, и онъ оставался въ этомъ подвигѣ 
четырнадцать дней. Послѣ того призвалъ онъ меня и 
сказалъ: „слѣдуй за мною". Мы вышли и пошли въ
пустыню. Почувствовавъ жажду, я сказалъ ему: „авва, 
хочу пить". Старецъ, взявъ свою милоть, отошелъ на 
верженіе камня, и, сотворивъ молитву, принесъ мнѣ 
милоть, полную воды. Продолжая путь, мы пришли къ 
одной пещерѣ; вошедъ въ нее, нашли брата, который

*) См. „Г. Ц.“ 1912 г. м. дек.



— 41 —

сидѣлъ и дѣлалъ веревку; онъ не взглянулъ на насъ, 
не привѣтствовалъ насъ, и совершенно не хотѣлъ за­
водить разговора съ нами. Авва Виссаріонъ сказалъ 
мнѣ: „пойдемъ отсюда; можетъ быть, старцу не угодно 
говорить съ нами". Мы отправились въ городъ Лико, 
и пришли къ аввѣ Іоанну. Привѣтствуя его, мы сотво­
рили молитву. Потомъ они сѣли и начали говорить о 
томъ, что кто видѣлъ. Сказывалъ авва Вассаріонъ, что 
вышелъ указъ объ истребленіи идольскихъ капищъ, 
приведенъ уже въ исполненіе, и капища разрушены. 
На возвратномъ пути мы опять пришли къ пещерѣ, 
въ которой видѣли брата. Старецъ сказалъ мнѣ: „вой­
демъ къ нему; можетъ быть, Богъ внушилъ ему пого­
ворить съ нами“. Когда мы вошли, то нашли его уже 
умершимъ. Старецъ говоритъ мнѣ: „пойдемъ, братъ, 
приготовимъ тѣло его къ погребенію; ибо для этого 
насъ прислалъ сюда Богъ". Когда мы приготовляли 
его къ погребенію, нашли, что это была женщина. Ста­
рецъ удивился и Сказалъ мнѣ; „вотъ какъ и женщины 
побѣждаютъ сатану; а мы въ городахъ безчинствуемъ". 
Прославивъ Бога, Защитника любящихъ Его, мы уда­
лились оттуда.

3. Одинъ братъ за какой-то грѣхъ высылаемъ былъ 
пресвитеромъ изъ церкви. Авва Виссаріонъ всталъ и вы­
шелъ вмѣстѣ съ братомъ, говоря: „и я также грѣшникъ".

4. Онъ же говорилъ: „Когда ты живешь въ мирѣ и 
не имѣешь борьбы, тогда еще болѣе смиряйся, дабы 
не хвалиться радостью, приходящею отвнѣ, и не под­
вергнуться искушенію; ибо часто Богъ', ради немощей 
нашихъ, не попускаетъ намъ подвергаться искушеніямъ, 
чтобы не погибли мы".

5. Одинъ братъ, живущій съ другими братіями, спро­
силъ авву Виссаріона: „что мнѣ дѣлать?" Старецъ
отвѣчалъ ему: „молчи и не мѣряйся съ другими".



— 42 —

6. Ученики аввы Виссаріона разсказывали, что жизнь 
его была подобна жизни какой-нибудь воздушной птицы, 
или рыбы, или земныхъ животныхъ, ибо онъ все время 
своей жизни провелъ безъ смущенія и безъ заботъ. 
Не озабочивало его попеченіе о домѣ, не овладѣвало, 
кажется, его душею ни желаніе имѣть поле, ни жажда 
удовольствій, ни пріобрѣтеніе жилищъ, ни переноска 
книгъ; но всецѣло являлся онъ свободнымъ отъ тѣ­
лесныхъ заботъ, питаясь надеждою будущаго и утвер­
дившись оградою вѣры. Онъ, подобно плѣннику, тер­
пѣлъ то здѣсь, то тамъ, терпѣлъ холодъ и наготу, 
опаляемъ былъ жаромъ солнца, всегда находясь на 
открытомъ воздухѣ,

А вва В ен іам и н ъ

1. Авва Веніаминъ, умирая, говорилъ дѣтямъ своимъ: 
„вотъ что дѣлайте, и можете спастись: всегда радуй- 
теся, непрестанно молитеся, о всемъ благодарите 
(1 Солун. 5, 19— 18).

А вва В іаръ.

1. Нѣкто спросилъ Авву Віара: „что мнѣ дѣлать, 
чтобы спастись?" Онъ отвѣчалъ: „пойди, уменьши чрево 
свое и рукодѣлье свое, живи безмятежно въ своей 
кельѣ,—и ты спасешься".

А вва Григорій Б огоеловъ .

1. Авва Григорій говорилъ: „отъ всякаго человѣка, 
получившаго крещеніе, Богъ требуетъ слѣдующихъ 
трехъ добродѣтелей: правой вѣры отъ души, истины 
отъ языка и цѣломудрія отъ тѣла".

Избралъ М. Новоселовъ.



Домой на Падсу.
(Изъ воспоминаній дѣтства).

Поѣздъ, миновавъ жиденькій березовый лѣсокъ, далъ 
протяжный свистокъ, убавилъ ходу, осторожно прошелъ 
по насыпи, въ одинъ бокъ котброй плещется мутный, 
полный прудъ, и тихо остановился у деревянной плат­
формы станціи „ Дубки Кондукторъ, еще на ходу по­
ѣзда ловкимъ и красивымъ движеніемъ соскочившій на 
платформу и идя вдоль еще двигающихся вагоновъ, 
свистнулъ въ свистокъ на цѣпочкѣ и особенно весело 
проговорилъ: „Дубки, двѣ минуты!" Какъ будто онъ 
зналъ, что у насъ сегодня былъ роспускъ, что у меня 
въ билетѣ „по всѣмъ" 5, и что отъ Дубковъ до моего 
милаго села К. — 12 верстъ. Изъ вагоновъ, спѣша и 
толкая другъ друга, полѣзли мужики съ огромными и 
туго набитыми мѣшками сзади и привязанными къ 
нимъ топорами и новыми, длинными сапогами спереди, 
съ пилами и новенькими дѣтскими картузами въ ру­
кахъ. Это—наши плотники.

— А-а, наше почтеніе!—радостно восклицаютъ они, 
увидѣвъ меня, снимая съ головъ картузы и потряхивая 
волосами.

— Ко дворамъ?
— Да, домой,—отвѣчаю я тоже радостно.



—  46 —

квартиры и, какъ грѣшникъ изъ ада, только вожде­
лѣлъ теплоту и уютность домашней обстановки. Дверь 
отворялась на мгновеніе, и я только успѣвалъ увидѣть 
высокую, бѣлую печь въ передней; но я дополнялъ 
внутренность комнаты воображеніемъ. Печь эта, — ду­
малъ я,—теплая, и хорошо бы подойти и прислониться 
къ ней щекой такъ, какъ я дѣлаю дома. Изъ комнаты 
направо льется мягкій полусвѣтъ. Тамъ, навѣрно, сто­
ловая, и самоваръ, и лампа подъ абажуромъ, и непре­
мѣнно—кошка въ мягкомъ уголкѣ дивана. А въ вок­
залѣ холодъ ползетъ по полу, дымъ махорки ѣстъ глаза, 
шумный говоръ, храпъ, дѣтскій плачъ... И я завидо­
валъ... завидовалъ всему, что было за этою дверью. 
Теперь не то. Можетъ быть, за этою дверью и хорошо, 
и уютно, но плохо—то, что тѣ, кто живетъ тамъ, не 
поѣдутъ со мной. Они останутся тутъ, и къ нимъ бу­
дутъ подходить грохочущіе поѣзда, и паровозы — при­
носить дыханіе города. А, главное, какъ они будутъ 
встрѣчать и проводить праздникъ? У насъ будутъ и 
вербы, и разноцвѣтные, бумажные фонари, и веселый 
трезвонъ на колокольнѣ. А у нихъ? У нихъ все звонки, 
свистки, „двѣ минуты", „седьмой вышелъ", „третій 
опаздываетъ", вѣчные узлы, а на полу пестрая шелуха 
отъ подсолнуховъ и скорлупа отъ яицъ... Вонъ и те­
леграфныя проволоки скучно повисли дугами на стол­
бахъ, и рельсы побѣжали въ чужую даль. Я особенно 
не хочу видѣть этихъ рельсовъ, потому что они побѣ­
жали туда, гдѣ вывѣски, тумбы, фонари, оглушитель­
ныя мостовыя. Тамъ стоятъ большіе, скучные, бѣлые 
или желтые дома, а въ домахъ—грязныя, изрѣзанныя 
и изгрызанныя парты, а въ партахъ лежатъ истрепан­
ные учебники бр. Салаевыхъ, а въ учебникахъ „земле­
дѣлецъ пашетъ землю", „садъ моего дяди хорошъ", 
„Ганнибалъ былъ хитрѣйшій полководецъ", а „Агези-



—  47 —

лай былъ низокъ ростомъ и худощавъ тѣломъ"... Я 
хочу дороги, прихотливо извивающейся по полю и обѣ­
гающей Демидовскій лѣсокъ съ бѣлыми березами и 
трепещущими осинами, —  дороги съ хлюпающею подъ 
ногами лошади грязью, съ колеями, наполненными мут­
ною водой. Эта дорога побѣжала туда, гдѣ сѣрыя избы 
разсыпались по горѣ, надъ Окой, а среди нихъ изъ 
зелени березъ привѣтливо бѣлѣетъ церковь съ крот­
кими, задумчивыми окнами. Тамъ мужикъ такъ и на­
зывается мужикомъ, а не земледѣльцемъ, тамъ никто 
не разсуждаетъ о томъ, что лошадь и корова— домаш­
нія животныя. Тамъ я не буду ломать голову надъ 
тѣмъ, сколько ведеръ воды вливается въ какой-то бас­
сейнъ или выливается изъ него. Да у Насъ тамъ и 
нѣтъ никакихъ бассейновъ, а есть ключъ, бѣгущій 'по 
дну глубокаго оврага въ рѣку. По оврагу онъ проби­
рается съ чуть слышнымъ лепетомъ, а при впаденіи 
въ Оку онъ растекается по затвердѣвшему, глинистому 
дну на нѣсколько ручейковъ, которые текутъ беззвучно 
и даже какъ будто совсѣмъ не текутъ и только при 
солнцѣ переливаются, играютъ и блестятъ. Вотъ, это—  
милый ручей. Я люблю изъ него сдѣлать прудъ, пре­
градивъ въ узкомъ мѣстѣ воду плотиной изъ камней, 
песку и грязи, а потомъ -— сразу прорвать плотину и 
смотрѣть, какъ вода съ бѣшенствомъ мечется по кам­
нямъ и яростно извивается, ища выхода на просторъ, 
къ рѣкѣ. А этотъ бассейнъ въ задачникѣ Малинина и 
Буренина— противный, и онъ мнѣ представляется огром­
нымъ, холоднымъ и синимъ.

—  Теперь, пожалуй, и отправляться бы, — преры­
ваетъ мои размышленія Петръ Михайловъ.

—  Да, конечно, поѣдемъ,— почти безсвязно, но бла­
женно отвѣчаю я, заранѣе готовый на все и увѣрен­
ный, что все будетъ хорошо.— Лошадь у тебя тутъ?



—  48

—  Лошадь-то?— вдумывается Петръ Михайловъ, пе­
реставивъ ноги и оставивъ на доскахъ платформы 
мокрые слѣды съ клѣтками отъ лаптей. —  Лошадь-то, 
пожалуй, и не тутъ, а у Акима. Знаешь Акима? Ну, 
вотъ у него. Да, —  пропади она,— боялся: испужается 
машины, послѣднюю сбруишку изорветъ. Ты, молъ, не 
гляди, что она такая худая, лошадь-то моя, да тощая. 
Какъ уши навостритъ да понесетъ... о-го-го! Бо-знать 
куды унесетъ...

Въ вокзалѣ я радостно и весело смотрю на все, и 
все радостно и весело смотритъ на меня. Окна и двери 
отворены, и яркій свѣтъ теплаго апрѣльскаго дня на­
полняетъ весь вокзалъ отъ полу до потолка. Вонъ и 
знакомый диванъ съ рѣзною спинкой, на которомъ я 
томился когда-то, въ тотъ темный январскій вечеръ. 
Поскорѣе— въ ту дверь, на крыльцо, гдѣ подъѣзжаютъ 
лошади, гдѣ садикъ, Въ садикѣ деревья стоятъ еще 
голыя, но уже полныя скрытой жизни. Сочныя прутья 
ихъ тихо покачиваются отъ теплаго вѣтра и упруго 
гнутся подъ легкою тяжестью черныхъ востроносыхъ 
скворцовъ, наполняющихъ воздухъ своимъ протяжнымъ 
свистомъ. Да, хорошо! Теперь и въ нашемъ саду рас­
таяло и просохло. Только, должно быть, тотъ громад­
ный сугробъ, который всегда наметаетъ около риги, 
еще цѣлъ, и грязный онъ теперь, да въ той ямѣ, 
около орѣшника, вода— чистая, чистая, холодная, по 
утрамъ со льдомъ.

—  Ну, идемъ,— приглашаетъ Петръ Михайловъ,— 
вотъ, тутъ-то, около путя, будетъ посуше.— Да, туда, 
туда, на просторъ, гдѣ много воздуха и свѣта, гдѣ надъ 
просыхающей землей, въ прозрачной вышинѣ уже ку­
паются и звенятъ жаворонки...



—  49 —

II.

У Акима, пока Петръ Михайловъ запрягаетъ лошадь, 
я -дожидаюсь въ избѣ. Въ Акимовой избѣ большіе стѣн­
ные часы съ пунцовыми букетами по угламъ цифер­
блата, съ тяжелыми гирями и очень длиннымъ маятни­
комъ, который стучитъ спокойно и важно. Въ перед­
немъ углу много иконъ. Рядомъ съ иконами картины: 
Николай-Чудотворецъ, Страшный Судъ, какой-то все­
ленскій соборъ, гдѣ очень много желтыхъ кружковъ 
надъ головами сидящихъ, а дальше, по стѣнкѣ—пере­
ходъ черезъ Дунай, охота за жирафами. Длинные жи­
рафы вытянули длинныя шеи, а изъ камыша выгляды­
ваютъ двѣ фески съ ружьями. Тихое постукиванье ма­
ятника, самоваръ подъ лавкой, въ боковой комнатѣ 
кровать съ одѣяломъ изъ разноцвѣтныхъ лоскутковъ, 
на которой сидитъ Акимова жена и одной ногой ка­
чаетъ висящую передъ кроватью люльку,—все дѣй­
ствуетъ на меня успокоительно; вотъ, тутъ начинается 
мирная семейная обстановка, и нѣтъ ни партъ, ни 
звонковъ.

Я гляжу въ окошко. Окна еще не выставлены, но 
первыя рамы отворены, и вѣтерокъ слабо потрогиваетъ 
паутину въ углахъ оконъ и лоскутки разноцвѣтной, 
теперь уже полинявшей, бумаги на полочкахъ, воткну­
тыхъ въ песокъ между рамъ. Солнышко такъ и бьетъ 
въ окна. Напротивъ оконъ длинный сарай, у стѣнки 
сарая, въ тѣни кучка грязнаго снѣгу, колья, оглобли, 
рядъ колесъ съ черными отверстіями. „И молча въ 
открытые люки чугунныя пушки глядятъ",—припоми­
нается мнѣ. Нѣтъ, теперь не нужно люковъ, ни си­
нихъ волнъ океана... Акимъ повелъ поить лошадь. Ло­
шадь идетъ, понуривъ голову, странно вскидывая зад­
ними ногами. Должно быть, опоена. Петръ Михайловъ

ГОЛОСЪ Ц Е Р К В И . 4



50

что-то крикнулъ ему,—мнѣ неслышно его голоса, а 
только видно, что онъ раскрылъ ротъ и указалъ на 
ворота. Акимъ махнулъ тоже по направленію ко двору 
и пошелъ съ лошадью. Петръ Михайловъ ушелъ "во 
дворъ и воротился съ дугой въ рукѣ. Онъ отвязалъ 
свою лошадь отъ телѣги, изъ которой она спокойно 
доставала и жевала сѣно, и сталъ вводить ее задомъ 
въ оглобли. А солнышко сильнѣе свѣтитъ въ окно, 
такъ что подоконникъ сталъ теплый. Я отъ нечего дѣ­
лать вожу ногтемъ по стеклу,—получается звукъ тоскли­
вый и рѣжущій; у меня всегда мурашки бѣгаютъ по 
спинѣ отъ этого звука. Я прислоняюсь лбомъ къ стеклу— 
стекло теплое. А у насъ, въ училищѣ зимой стекла 
холодныя и потныя. Въ зимніе вечера я люблю вотъ 
такъ прислониться лбомъ къ стеклу. Въ классѣ горятъ 
лампы, пыльно и душно, около черной классной доски 
кусочки раздавленнаго ногами мѣлу. Въ воздухѣ—не­
смолкаемый гулъ голосовъ: кто ходитъ отъ стѣны къ 
стѣнѣ, невнятно бормоча что-то, кто сидитъ на мѣстѣ 
и, раскачиваясь взадъ и впередъ, широко раскрывая и 
закрывая глаза, втягивая въ себя воздухъ, скоро-скоро 
шепчетъ: „когда Исаакъ состарѣлся... состарѣлся, и при­
тупилось его зрѣніе, то... то... когда Исаакъ... Исаакъ... 
то притупилось его зрѣніе..." У доски—кучка. Кто-то, 
сильно размахивая руками и стуча по доскѣ мѣломъ, 
громко говоритъ: „въ пять часовъ пѣшеходъ прошелъ 
20 верстъ, а въ одинъ часъ?.."—многозначительно об­
водитъ глазами кучку рѣшающій задачу. „Два пишемъ, 
а одна—въ умѣ",—началъ писать онъ подъ чертой, 
которую провелъ съ такимъ ожесточеніемъ, что мѣлъ 
разсыпался на кусочки. „Клочка волосъ лиса не пожа­
лѣй, остался бъ хвостъ у ней",—твержу я изъ грамма­
тики, прислонившись къ стеклу. Вонъ тускло горитъ 
фонарь въ переулкѣ, свѣтъ падаетъ на заборъ и за-



—  51 —

хватываетъ голые, корявые сучья, которые свѣсились 
черезъ заборъ, а выше все потонуло во мракѣ. Сучья 
качаются отъ вѣтра, огонь дрожитъ въ фонарѣ. „ Клочка 
волосъ лиса...“ Лбу становится холодно. Но не хо­
чется оборачиваться назадъ, гдѣ свѣтло и шумно, а 
хочется уйдти отъ этого свѣта и шума — туда, гдѣ 
темно, гдѣ качаются голые сучья.

Дверь скрипнула, и Петръ Михайловъ, согнувшись, 
чтобы не стукнуться головой о перекладину, вошелъ 
въ избу. Онъ молится иконамъ, кланяется Акимовой 
женѣ и докладываетъ:

— Готово, теперь поѣдемъ съ Господомъ.—Я очнулся 
отъ своихъ думъ. Страшныя думы! Слава Богу, никто 
не можетъ у меня отнять того, чѣмъ я теперь вла­
дѣю. Вонъ и лошадь Петра Михайлова „заложена", 
весело помахиваетъ головой, въ телѣгѣ высоко взбито 
сѣно, покрытое полосатою дерюгой. Невыразимо сла­
достное сознаніе того, что я скоро, черезъ какіе-нибудь 
три часа буду дома, вдругъ вторгается въ мою душу, 
а невеселыя думы разлетаются, какъ дымъ. Восторгъ, 
сильный и неудержимый, охватываетъ меня всего, такъ 
что мнѣ хочется закричать изо всей мочи, прыгать, 
всѣхъ обнимать и цѣловать. Сердце мое вдругъ ощу­
щаетъ страшный приливъ нѣжности къ Петру Михай­
лову, къ лошади, телѣгѣ, сѣну,—ко всѣмъ этимъ ми­
лымъ деревенскимъ предметамъ, которые служатъ те­
перь мнѣ, и которыхъ я не имѣлъ права считать сво­
ими тамъ.

— Это вашъ—валеные сапоги, а это... а ужъ это, 
я и самъ не знаю, что такое, одѣяніе какое-то, должно 
быть, ряса..., вотъ только рукавовъ никакъ не отыщу,— 
говоритъ Петръ Михайловъ, взявъ рясу за подолъ и 
переворачивая ее передъ свѣтомъ.—Ну-ка, давай обу-

4*



—  52 —

емся,—приступаетъ онъ ко мнѣ съ валеными сапогами, 
держа ихъ за носки.

— А какъ же, вѣдь грязно?
— А мы тебя перенесемъ. „ На рукахъ возмутъ тя “,— 

небось слыхалъ? Оно хоть и весна, а такъ-то будетъ 
лучше. Береженаго, сказываютъ, и Богъ бережетъ.— 
Я перебуваюсь въ сухіе и теплые валеные сапоги, 
отчего ноги мои ощущаютъ пріятную теплоту, подвя­
зываю уши, одѣваюсь въ рясу, 'которую Петръ Михай­
ловъ туго перетягиваетъ кушакомъ, и стою во всемъ 
длинномъ, не имѣя возможности ни повернуться, ни 
двинуться. Мнѣ душно и жарко, хочется на воздухъ, 
лохматый воротникъ рясы непріятно щекочетъ мнѣ 
лицо.

— Счастливо оставаться, умница,—обращается Петръ 
Михайловъ къ Акимовой женѣ. Онъ беретъ меня на 
руки и несетъ въ телѣгу. Ухъ, какъ хорошо и покойно 
на мягкомъ взбитомъ сѣнѣ! Мы трогаемся. Телѣга 
грузно покачивается на густо облѣпленныхъ грязью 
колесахъ, которыя глубоко уходятъ въ рыхлую, мокрую 
землю. Петръ Михайловъ сидитъ на передкѣ, свѣсивши 
наружу длинныя ноги. Какой онъ добрый и хорошій, 
этотъ Петръ Михайловъ! Вотъ только зачѣмъ у него 
такіе растрепанные лапти и, очевидно, мокрыя онучи? 
Вотъ моимъ ногамъ очень тепло.

Сзади насъ жалобно просвистѣлъ поѣздъ.—Вона, ишь 
свиститъ... Теперь свисти, милая, сколько твоей душѣ 
угодно, а намъ ты не нужна, мы и безъ тебя теперь 
доѣдемъ, — замѣчаетъ Петръ Михайловъ. — Эхъ, ты, 
ласковая!—Онъ крутитъ въ воздухѣ кнутомъ надъ ло­
шадью, но не бьетъ ее.—Зачѣмъ она намъ теперь? 
а?—Петръ Михайловъ оглядывается на меня и широко 
улыбается. Я отъ всей души сочувствую мысли, что 
машина намъ теперь совсѣмъ ненужна.—А ей что?—-



—  53 —

киваетъ головой Петръ Михайловъ въ сторону маши- 
ны.—Она себѣ свиститъ и свиститъ, благо умѣетъ. Ей 
только и дѣловъ. Она ѣсть не проситъ... — Машина 
опять взвизгнула.—Ой, нѣтъ, пожалуй, и проситъ не 
хуже моей лошади. Но, милая!.. Давеча, какъ тебя-то 
дожидалъ, все видалъ, какъ ее поили и кормили. Она 
какъ засвиститъ — засвиститъ, сердешная, да таково 
жалобно, точно и вправду голодна. Сейчасъ этотъ са­
мый замазаный человѣкъ уткнулъ въ нее трубу, и пошла 
вода, и пошла вода... Да страсть сколько лилось,—мнѣ 
думается, на цѣлый нашъ прудъ хватитъ воды этой. 
А нефти этой самой, изъ которой керосинъ гонятъ, 
сколько жгутъ—сила! Но, ты, оглашенная!

— А ты, Петръ Михайловъ, ѣздилъ когда-нибудь на 
машинѣ?

— А куда мнѣ ѣздить? Вонъ идола-то моего, зятя, 
отвезу до рѣчки, а тамъ иди себѣ пѣшкомъ до самаго 
города. Куда мнѣ ѣздить? Оно, пожалуй, ѣзди себѣ, да 
что въ этомъ толку? Вонъ дѣдъ Ларивонъ доѣздился... 
Гдѣ-гдѣ не былъ, и въ степяхъ ночевалъ, да и воро­
тился слѣпой, идетъ да передъ собой палочкой нащу­
пываетъ. А всѣхъ городовъ не объѣздишь. Въ церкви- 
то вонъ что читаютъ: „не имамы тутъ пребывающаго 
града, а грядущаго взыскуемъ". Понялъ?..

Проѣзжаемъ церковь. Петръ Михайловъ снимаетъ 
шапку и крестится.—Господи, помилуй... „Въ рожде­
ствѣ дѣвство сохранила еси“... Тутъ вѣдь Успенье— 
праздникъ... Гуляютъ шибко... А вонъ, гляди-ко коло­
кольню надстроили: теперь въ ней и виду стало больше. 
А все противъ нашей не дойдетъ: наша колокольня, 
право, ее хоть въ городъ ставь,—не сконфузится.

Дорога пошла полемъ. Свѣсившись съ телѣги, я 
смотрю внизъ. Колеса оставляютъ узкій слѣдъ; жидкая 
грязь раздается, но потомъ обѣ стороны ея опять сплы-



—  54 —

ваются. Когда лошадь идетъ рысью, грязь прыгаетъ 
около колесъ, залетаетъ къ намъ, въ телѣгу и попада­
етъ въ лицо. Въ низкихъ мѣстахъ стоятъ грязныя 
лужи. Послѣ проѣзда на водѣ вскакиваютъ мутныя пу­
зыри, которые, проплывъ немного исчезаютъ. Петръ 
Михайловъ зорко слѣдитъ гдѣ посуше; туда и направля­
етъ лошадь, дергая одной возжей и приговаривая:— 
но, но, милая, вотъ, сюда, тутъ будетъ тебѣ посуше...

— Эге, солнышко-то шибко сползло въ низъ, только 
бы добраться засвѣтло. Выходитъ дѣло,—-„пришедше 
на западъ солнца",—говоритъ Петръ Михайловъ, круто 
оборотившись и прищуренными глазами оглядывая за­
падъ.—На западъ солнца... на западъ солнца...—мелан­
холично повторяетъ онъ, постегивая кнутомъ по мок­
рымъ лаптямъ.—Я вѣдь все это очень хорошо пони­
маю. „Пришедше на западъ солнца", т.-е. мы, примѣрно, 
уже день прожили, пожалуй, хоть и спать, видѣли 
свѣтъ вечерній, т.-е. какъ солнышко закатывается, ну... 
по этому самому дѣлу выходитъ, поемъ, воспѣваемъ... 
Добраго здоровья!—кричитъ онъ встрѣчному мужику 
на пѣгой лошади и круто повернулъ свою лошадь на 
право.—Но, но,—задергалъ онъ возжами,—теперь опять 
на дорогу.—Петръ Михайловъ глубоко вздохнулъ.—Я 
вѣдь люблю все божественное... И опять же... въ церкви 
люблю: тепло, свѣтло, много образовъ, все въ золотѣ, 
народъ... А дома, знамо, ребятенки, спокою нѣтъ. Въ 
церкви пѣніе и все такое... Вѣдь наши дьячки хорошо 
поютъ, особенно въ праздникъ. Въ прошлое воскре­
сенье, смотри, какъ служили! Бабы мои и то пришли 
отъ обѣдни, говорятъ: „нынче дьячки добре хорошо 
служили". Вотъ какъ запоютъ они, къ примѣру, про 
Адама, какъ онъ рыдалъ и плакалъ о своей наготѣ, 
сидѣлъ, примѣрно, предъ раемъ съ Евой и горько пла­
калъ,—слеза, такъ и прошибаетъ. Адама-то, видимое



—  55 —

дѣло, въ рай тянетъ, потому что житье-то было очень 
правильное, одно слово—рай, а херувимъ съ огненнымъ 
мечемъ путь заграждаетъ: стой, молъ, погоди, дальше 
ни-ни-ни...—Петръ Михайловъ сказалъ строго и даже 
погрозилъ кнутомъ.—А дѣдушка твой, о. Иванъ, тоже 
плачетъ, потому что человѣкъ-то онъ очень трогатель­
ный, все плачетъ во время службы. Пріотворитъ этакъ- 
то дверь изъ алтаря,—а у самого глаза заплаканые,— 
и скажетъ дьячкамъ: „ребятки, спойте еще что-ни­
будь"... Но, ты, окаянная!..—Петръ Михайловъ хлест­
нулъ лошадь кнутомъ, потому что она зашла въ огром­
ную лужу, остановилась, стала бить по водѣ передней 
ногой и какъ будто даже обнаруживала намѣреніе ло­
житься въ водѣ. Получивъ должное возмездіе за это 
намѣреніе, лошадь дернула и, разбрасывая вокругъ 
грязныя брызги, выбралась на сухое мѣсто.—Что, бишь, 
я говорилъ?—продолжалъ опять Петръ Михайловъ.— 
Да! Отецъ-то Иванъ такъ и скажетъ изъ алтаря: „ре­
бятки,—говоритъ,—спойте еще что-нибудь". Ну, они 
еще: про Страшный Судъ, „книгамъ разгибаемымъ, 
дѣламъ испытуемымъ" или про демонское стрѣляніе... 
Вѣдь отецъ Иванъ любитъ больше унывное. „Мы, го­
воритъ, тутъ, на землѣ — чужестранніе, а нашъ домъ— 
вонъ гдѣ".—Петръ Михайловъ показалъ кнутовищемъ 
вверхъ.—Наша душа-то, къ примѣру, и убивается тутъ, 
ровно птица въ клѣткѣ...

Петръ Михайловъ поникъ головой. Голова его пока­
чивается и трясется отъ неровностей дороги. Длинные, 
жидкіе волосы неопредѣленнаго цвѣта неровными ко­
сицами торчатъ изъ-подъ старой шапки. Онъ при­
стально смотритъ не то на свои мокрые лапти, не то 
на грязныя колеса, или, можетъ быть, ничего не ви­
дитъ.—Вотъ, съ отцомъ-то Иваномъ,—обернулся онъ 
въ мою сторону,—мы частенько-таки разсуждаемъ, такъ



—  56 —

разсуждаемъ, что мое почтеніе. Я,—ты самъ знаешь,— 
у него частенько прирабатываю. Онъ вѣдь какой! При­
детъ, стукнетъ подъ окно и скажетъ: „Петя, приди, 
говоритъ на часокъ, тамъ кадка разсыпалась". Я вѣдь 
по бондарной части маракую. Такъ прямо и скажетъ: 
„Петя, говоритъ, приди, говоритъ, на часокъ". А то 
скажетъ: „Петруша, меня старуха бранитъ, кадку съ 
огурцами нужно въ погребъ спустить, иди скорѣе"... 
Ну, и идешь, потому что помнишь, къ примѣру, законъ: 
„другъ другу тяготы носите". Вотъ какъ, бывало, ра­
ботаешь что-нибудь у него, онъ и придетъ... Придетъ 
онъ, станетъ разговаривать, и тутъ пойдутъ у насъ 
разговоры всякіе... — Петръ Михайловъ вдругъ раз­
смѣялся.

—  Ты чему смѣешься?
— Да такъ: одно дѣло вспомнилъ... Вотъ, однажды 

я и скажи ему:—а что, молъ, батя, какія мысли мнѣ 
лѣзутъ въ голову!—Онъ и говоритъ: „какія же, гово­
ритъ, это мысли?"—А такія, говорю, мысли, что, пожа­
луй, имъ бы и не слѣдъ быть, а онѣ вертятся въ го­
ловѣ. Вотъ, въ Писаніи сказано, и въ церкви я слы­
халъ, что умираютъ, къ примѣру, только тѣлеса, а 
душа не умираетъ, что, дескать, будетъ общее воскре­
сеніе, трубный гласъ, срѣтеніе на воздусѣ и все тамъ 
прочее. А я въ мысляхъ своихъ грѣшныхъ и думаю: 
а ну-ка, дескать, все это не такъ, ничего этого не 
будетъ, а такъ, примѣрно, подохнешь, какъ какая-ни­
будь кошка скверная, возсмердишь, только и всего... 
Такъ ты что думаешь? Мой батя ничего не говоритъ. 
Поглядѣлъ въ землю, подъ-ноги, поглядѣлъ на меня,— 
такъ съ боку, и говоритъ: „ты, говоритъ, Петръ, ви­
далъ вотъ это или нѣтъ"?—Что, говорю?—А вотъ это, 
говоритъ, самое,—а самъ поднялъ свою клюку съ сучь­
ями,— видалъ"? — Ну, говорю, видалъ. — „Ну, то-то,



— от ­

говоритъ, смотри: этихъ рѣчей больше не смѣй бол­
тать,—ты, говоритъ, мелко плаваешь". Я гляжу на 
него: брови сдвинулъ, глаза сурьезные, клюку сжима­
етъ рукой... Потомъ пообмякъ и говоритъ мнѣ тихо: 
„ты у самаго абвона стоишь, а нё слышишь, чего 
читаютъ".— Что же, говорю, такое?— „А вотъ, гово­
ритъ: „чего ты сѣешь, не оживется, аще не умретъ". 
Слыхалъ ты это“? — Ну, говорю, слыхалъ.— „А коли 
слыхалъ, такъ о чемъ же ты толкуешь?.. Ты, говоритъ, 
нынѣшній годъ сколько засѣялъ?*— Да, говорю, пол­
торы четвертки.— „А сколько ржи высѣялъ?"—Мѣры, 
молъ, примѣрно три.— „А зачѣмъ же ты это сдѣлалъ?" — 
Какъ, говорю, зачѣмъ?— „Да такъ, говоритъ: взялъ бы 
ты эту самую рожь, смололъ да ребятамъ пышки пёкъ, 
а ты ее всю въ землю бросилъ!"—Вотъ чего сказалъ!— 
отвѣчаю ему,—Да я нынѣшнимъ лѣтомъ, коли Богъ 
пошлетъ, четверти три намолочу. — „ Вотъ то-то и 
есть,—говоритъ о. Иванъ: бросаешь ты зерно въ зем­
лю, а самъ знаешь хорошо, что сгніетъ оно тамъ. А 
какъ сгніетъ, то и полѣзетъ отъ него ростокъ изъ 
земли, вылѣзетъ весь красненькій на Божій свѣтъ... 
Такъ и наше съ тобой тѣло... Вотъ, говоритъ, когда 
бываешь въ полѣ, такъ и гляди, какъ наши тѣла вос­
креснутъ".—Н-да,—заключилъ Петръ Михайловъ, по­
правивши свою шапку и обтерши ладонью свои слезя­
щіеся глаза,—правильный человѣкъ—о. Иванъ! меня 
слѣдовало хорошенько проучить, потому что, грѣшнымъ 
дѣломъ, не на свою линію попалъ...

III.

Вотъ и березы, вонъ и Чешуево.
— Петръ Михайлычъ, а какъ же вода?
— Вода? Не надо бы быть ей, водѣ-то. Давеча вы-



—  58 —

Ѣхалъ я рано, былъ утренничекъ и такой хорошій, такъ 
онъ ее поприхватилъ маленько, ходу-то водѣ сверху и 
не было. Ъхалъ — по ступицу не хватало. А что те­
перь, ужъ я и сказать не умѣю. Вотъ, только днемъ-то 
сильно грѣло, такъ оно... того... и распустило, должно 
быть. А утромъ было хоть куда. — Петръ Михайловъ 
повытянулся на телѣгѣ и сталъ смотрѣть впередъ.— 
Водѣ-тобы нё-къ-чему быть. А тамъ Господь ее знаетъ,— 
размышляетъ онъ вслухъ. — Но, съ Богомъ! но! тамъ 
увидимъ!—Лошадь взяла подъ горку охотнѣе и пошла 
проворною рысью.

— У-лю-лю-лю, -  пѣвуче произнесъ Петръ Михайловъ, 
обходя глазами лощину, къ которой мы подъѣхали. — 
Вода-то, вода-то полыщетъ!.. Вона какъ ее распустило. 
Это, выходитъ дѣло, „Чермный же понтъ тристаты 
египетскіе"...—Петръ Михайловъ съ кряхтѣньемъ слѣзъ 
на землю, привязалъ къ телѣгѣ возжи, высморкался, 
обошелъ для чего-то телѣгу и сталъ смотрѣть на воду. 
Лошадь, круто загнувъ въ-бокъ шею, почесала морду 
о конецъ оглобли, встряхнула головой, отфыркалась и 
тоже установилась головой на воду, поводя ушами, 
Вправо, за плотиной, стоитъ ровная и спокойная гладь 
воды, до краевъ наполнившей лощину съ пологими 
краями. Влѣво отъ плотины уровень воды гораздо ниже, 
но вода неспокойная; прорывши въ одномъ мѣстѣ пло­
тину, она низвергается съ ея высоты широкимъ пото­
комъ, кипитъ и бурлитъ внизу, расходясь дальше ши­
рокими кругами. На той сторонѣ, у плотины, стоятъ 
мужики, засунувъ руки въ карманы и переговариваясь 
между собою: должно быть, обсуждаютъ наше поло­
женіе. Тутъ всегда, въ половодье стоятъ мужики; они 
перевозятъ пѣшеходовъ на лодкѣ и за это берутъ 
деньги. Вонъ, на той сторонѣ, на выступѣ горы,—цер­
ковь, обнесенная новенькой оградой. Надъ самой во-



—  59 —

дой—риги съ всклокоченными соломенными крышами, 
а около ригъ — рядъ ветелъ, снизу затопленныхъ во­
дой. Церковь на пригоркѣ высится особенно величе­
ственно и непоколебимо, какъ будто увѣренная, что 
вода никакъ не можетъ подойти къ ней.

— Держись лѣво! лѣво держись!—кричатъ намъ му­
жики, махая руками въ одну сторону.

— Ну, что-жъ, лѣво такъ лѣво,—успокоительно го­
воритъ Петръ Михайловъ, неторопливо и спокойно 
осматривая лошадь и упряжь.—Влѣво-то, влѣво, а вотъ, 
парень, сапожонки-то надо перемѣнить на холодные, а 
валенки — въ руки, а то, какъ подойдетъ вода въ те- 
лѣгу, такъ оно, къ примѣру, и неладно будетъ. Ты 
гляди, какая вода! Вѣдь это, можно сказать, „съ ко­
раблемъ потопляема грѣхи". — Я переобуваюсь. — И 
одѣянье-то нужно снять: вѣдь длинная штука-то, всю 
ее подмочитъ. А мы ее вотъ тутъ повыше положимъ.— 
Петръ Михайловъ повыше наложилъ въ одномъ мѣстѣ 
соломы, а на нее положилъ мой узелокъ и свернутую 
рясу. Оглядѣвши потомъ всю телѣгу и оставшись, по- 
видимому, доволенъ всѣми приготовленіями, Петръ Ми­
хайловъ отвязалъ возжи, съ кряхтѣньемъ взгромоздился 
на телѣгу и перекрестился.—Ну-ка, съ Господомъ, ми­
лая,—тронулъ онъ возжами, направляя лошадь влѣво, 
въ то мѣсто, гдѣ въ воду входили грязныя колеи. Ло­
шадь вошла въ воду, но сейчасъ же остановилась. — 
Что? аль лечь хочешь? Нѣтъ ужъ, сдѣлай милость, не 
дѣлай этого, не ложись. Но, но, голубушка! Ну же... 
эка ты какая, право... Н-но, каналья!—строго окрикнулъ 
Петръ Михайловъ, не спуская глазъ съ разстилавшейся 
впереди воды,—Лошадь потянула головой вправо, по­
тянула влѣво и нерѣшительно пошла дальше, съ шу­
момъ разгребая воду ногами и разбрызгивая ее во всѣ 
стороны.



60 —

— Ой, какъ бы намъ не поплыть съ тобой! Стань-ка 
ты на ноги да держись за меня, ноги подмочишь, самъ 
сухъ будешь. — Я становлюсь на ноги и держусь за 
плечо Петра Михайлова, который сѣлъ на край телѣги. 
Лошадь идетъ дальше и дальше, въ глубину. Вода шу­
митъ около колесъ, но тише и тише; колеса чуть видны 
изъ-подъ воды. Лошадь стала выше и выше поднимать 
голову и какъ-то особенно качаться. Скрылись и ко­
леса.—Плыветъ! плыветъ!—кричитъ Петръ Михайловъ. 
— Экъ ее углубило! И мнѣ надо подобраться, а то 
того...—Петръ Михайловъ подобралъ ноги и сталъ на 
нихъ въ телѣгѣ во весь свой огромный ростъ. Лѣвою 
рукою онъ держитъ возжи, а правою махаетъ кнутомъ. 
Я стою и одной рукой высоко держу валенки, а дру­
гой держусь за кушакъ Петра Михайлова.—Но, но!— 
не перестаетъ онъ понукать лошадь, а самъ чмокаетъ, 
свиститъ, дергаетъ возжами, кружитъ вверху кнутомъ. 
Телѣга стала точно на рессорахъ, вода подняла ее всю 
и мягко покачиваетъ. Вода булькаетъ совсѣмъ подъ 
нами, показывается въ телѣгѣ... — Ничего, ничего, 
больше не будетъ, вотъ она и вся! Но, но, э-ге-ге,— 
ободряетъ Петръ Михайловъ меня, лошадь и себя. А 
вправо вода шумитъ и шумитъ черезъ плотину. Жутко 
отъ этого шума и отъ того, что мы посрединѣ, и кру­
гомъ — вода. Голова кружится отъ быстраго теченія. 
Кажется: вотъ-вотъ вода накроетъ насъ и потечетъ 
поверхъ насъ...—Но, но, съ Богомъ! но, вотъ сейчасъ 
берегъ!—Мнѣ особенно мила въ это время лошадь, на 
которую вся надежда. Вонъ ея голова, уши и чуть вид­
ная изъ воды колыхающаяся спина. Милая, она, на­
вѣрно, понимаетъ и чувствуетъ опасность нашего по­
ложенія. Но вотъ, лошадь перестала качаться, почув­
ствовавъ подъ собою твердую почву, вода подъ нами 
стала опускаться ниже и ниже, показались мокрыя ко-



—  61 —

леса, вода ушла подъ ступицу, вотъ сухая земля, вотъ 
еще немного воды, и, наконецъ, телѣга, беззвучно по­
ѣхала въ гору. Лошадь стала скоро-скоро перебирать 
ногами; ноги у нея— тоненькія и глянцовитыя, хвостъ— 
узенькій, заостреный, и съ него струится вода. Петръ 
Михайловъ слѣзъ съ телѣги, бросилъ мнѣ возжи и по­
шелъ скорымъ шагомъ около лошади. На горѣ оста­
новились. Лошадь сильно встряхнулась и громко отфыр­
калась. Петръ Михайловъ ласково похлопалъ ее по 
мокрой спинѣ, погладилъ по гривѣ, съ которой тоже 
стекала вода, выправилъ чолку.

—  Ну, слава Богу, переплыли,— обратился онъ и къ 
лошади, и ко мнѣ. —  Теперь, молодецъ, опять давай 
обувать теплые сапоги: ножонки-то, небось, подмокли,—  
и онъ рѣшительно ухватился за мои холодные сапоги, 
намѣреваясь ихъ стаскивать.

—  Мнѣ тепло, храбро заявляю я,— да теперь и не­
далеко.

—  Нѣхъ, ужъ ты сдѣлай милость —  не противься. 
О. Иванъ какъ вѣдь наказывалъ мнѣ: „смотри, молъ, 
сбереги мнѣ мальчишку". Онъ мнѣ проходу тогда не 
дастъ, въ случаѣ, если ты, къ примѣру, простудишься 
да помрешь. „Эхъ, скажетъ, Петя, не того, братъ, ты...“

—  А какъ же ты-то?
—  А что такое я-то?
— Да тоже простудишься. У тебя вонъ,— гляди,— и 

лапти мокрые, и шуба... —  Петръ Михайловъ внима­
тельно оглядѣлъ ноги и, кажется, теперь только уви­
дѣлъ, что старые лапти были мокрёхоньки, что снизу 
была подмочена даже овчинная шуба.

—  Эге-ге, какъ же это я такъ? гдѣ же это я такъ?—  
заговорилъ онъ, топчась на одномъ мѣстѣ, оглядывая 
себя со всѣхъ сторонъ, стараясь поглядѣть на себя



—  62 —

даже сзади, расправляя шубу, отжимая руками ея 
мокрый подолъ.—Эхъ-ма!

— Что, холодно?
— Какой тамъ холодъ! Я объ шубенкѣ сокрушаюсь: 

одна вѣдь она у меня, и въ праздникъ, и въ будни. 
Подолъ-то теперь высохнетъ, будетъ колъ-коломъ, вотъ 
ты и иди въ ней въ церковь! А дѣло праздничное... 
Вотъ грѣхъ-то, вотъ грѣхъ-то! А объ ногахъ и рѣчи 
нѣтъ. Ногамъ ничего не подѣлается: онѣ не купленыя. 
Да ноги и не то еще видали. А шубенку жалко: только 
къ Рождеству справилъ... И какъ это я такъ, право? 
Вотъ грѣхъ-то, вотъ грѣхъ-то!..—сокрушается Петръ 
Михайловъ, продолжая оглядывать шубу. — Стой, ты, 
каторжная! — съ сердцемъ крикнулъ онъ на лошадь, 
которая было дернула.

— Ну, а переобуваться-то все-таки давай.—Петръ 
Михайловъ стащилъ съ меня холодные сапоги. Одинъ 
сапогъ онъ внимательно осмотрѣлъ, заглянулъ однимъ 
глазомъ даже внутрь его.—Лѣвый-то худенекъ, надъ 
самой пяткой свѣтится дырочка. Ну-ка, нога-то?—Онъ 
ощупалъ мой чулокъ и покачалъ головой. — Снимай 
живо чулокъ и надѣвай валеный сапогъ на босу-ногу. 
Безъ чулка теплѣй будетъ, а то вѣдь онъ мокрый.— 
Послѣ обуванья Петръ Михайловъ одѣваетъ меня снова 
въ рясу и усаживаетъ, поправивъ мокрую солому для 
сидѣнья.

— Но, милашка!—Лошадь трогается. Мокрая телѣга 
не издаетъ никакого скрипу. Я оглядываюсь назадъ. 
Вода все также шумитъ, подъ плотиной расходятся 
широкіе круги, мужики также стоятъ, машутъ руками 
и кричатъ на тотъ берегъ, гдѣ остановилась повозка, 
запряженная парой. Вода, мужики, вся дорога отъ стан­
ціи до воды—все это хорошо и мило мнѣ, но все это 
прошло и будто давно прошло; всего этого мнѣ не



—  63 —

жаль, потому что ужъ слишкомъ хорошо то, что впе­
реди.

Вотъ и церковь, вотъ и часовенка съ кружкой, вдѣ­
ланной въ столбъ. Ударили къ вечернѣ. Дьячекъ дер­
гаетъ снизу за веревку, опустивши голову и какъ 
будто прислушиваясь къ звону. „Общее воскресеніе,— 
шепчетъ Петръ Михайловъ, снявши шапку и крестясь.— 
Лазарева суббота завтра,—обернулся онъ ко мнѣ,— 
икру, сказываютъ, можно ѣсть.—Старикъ съ длинной 
палкой, снявши шапку, очищаетъ на нижней ступенькѣ 
церковнаго крыльца грязные сапоги. Черезъ дорогу 
пробирается къ церкви маленькая старушка, стараясь 
попасть съ камушка на камушекъ, которые кто-то до­
гадался набросать поперекъ дороги. Сѣро и грязно во­
кругъ, какъ только сѣро и грязно бываетъ въ дерев­
няхъ Великимъ постомъ. Избы самыя старыя, поко­
сившіяся, съ заплатанными окнами, съ полуразрушен­
ными воротами, смотрятъ кротко и ласково. Это не 
то, что бѣлые каменные дома, холодные и гордые, съ 
большими стеклами, съ сіяющими на дверяхъ подъ­
ѣздовъ дощечками и ручками, съ наглухо запертыми 
воротами, надъ которыми строгія надписи: „безъ звонка 
не входить", „свободенъ отъ постоя". Мнѣ мила цер­
ковь, милы старикъ и старушка, милы сѣрыя избы. И 
мнѣ что-то очень жаль ихъ. Старушку жаль за то, 
что она въ лаптяхъ пробирается по грязи съ камня 
на камень; старика—за его обнаженную, старческую 
голову съ рѣдкими, сѣдыми волосами,—человѣкъ съ 
обнаженною головой на открытомъ воздухѣ всегда дѣ­
лается жалокъ;—избы жаль, почему онѣ такія сѣрыя 
и подслѣповатыя. А церковка эта деревянная, малень­
кая и бѣдная. Когда-то она была выкрашена въ жел­
тую краску. Прибитыя кое-гдѣ внизу новыя доски по­
хожи на заплаты. Окна маленькія, прутья желѣзныхъ



—  64 —

рѣшотокъ тоненькіе, деревянное крылечко маленькое, 
съ затоптанными грязными ступенями. Бѣдно будетъ 
въ церковкѣ на Пасху! Но и здѣсь будетъ воскресшій, 
радостный Христосъ, среди простыхъ и вѣрующихъ 
сердецъ... Къ одной сторонѣ ограды робко прижалось 
кладбище. Глинистые холмики съ деревянными крестами 
или просто бѣлыми камушками тамъ и сямъ разсыпа­
лись по склону горы. Въ окнахъ церкви видны огоньки. 
Сейчасъ тамъ будутъ читать повечеріе и правило.

IV.

Вечерѣетъ все больше и больше. Небо, чистое, окра­
шенное легкими, весенними тонами вечерней зари, 
опрокинулось надъ нами. Мы ѣдемъ по большой и 
открытой равнинѣ. Пахнетъ влажною землей. Кое-гдѣ 
бѣлѣется снѣгъ. Вонъ видны три церкви; наша—самая 
дальняя. Она выше, колокольня ея стройнѣе. Среди 
этой равнины, подъ этимъ большимъ, прозрачнымъ 
небомъ какіе мы—и лошадь, и телѣга, и я, и Петръ 
Михайловъ—одинокіе и маленькіе! И всѣ мы какъ 
будто чувствуемъ это. Лошадь идетъ молча, не фыркая, 
какъ будто опасаясь потревожить вечернюю тишину; 
телѣга, чуть-чуть поскрипывая, движется по начинаю­
щей темнѣть дорогѣ. Петръ Михайловъ совсѣмъ за­
молчалъ, даже не покрикиваетъ на лошадь, а молча 
дергаетъ вожжами и помахиваетъ въ воздухѣ кнутомъ. 
И мнѣ не хочется говорить. Я, запрокинувъ голову, 
смотрю на небо. Кое-гдѣ замигали звѣздочки. Онѣ 
точно силятся свѣтить ярче, но не могутъ: засвѣтятъ- 
засвѣтятъ, потомъ вдругъ задрожатъ-задрожатъ и по­
тухнутъ. Вонъ тѣ семь звѣздъ въ видѣ кастрюли.-Онѣ 
теперь свѣтятъ и надъ нашимъ селомъ, надъ самымъ 
садомъ нашего дьячка. А что теперь дома? Вечерня,



—  65 —

конечно, отошла. Дѣдушка, исповѣдавши тѣхъ, кого не 
успѣлъ днемъ, пришелъ домой. Онъ утомился, а въ это 
время онъ бываетъ немного суровъ и молчаливъ.

— Что, отецъ, усталъ?—говоритъ бабушка, робко 
заглядывая ему въ глаза.

— Извѣстное дѣло—усталъ, вѣдь я не на лежанкѣ 
грѣлся,—сухо отвѣчаетъ дѣдушка. Онъ молча раздѣ­
вается, снимаетъ сапоги, чулки.

— Ты бы погрѣлся, отецъ,—кротко говоритъ ба­
бушка, стараясь чѣмъ-нибудь задобрить дѣдушку.

— Что?
— Погрѣлся бы, говорю, на лежанкѣ: кости-то и 

отошли бы.
— Эка невидаль какую сказала: погрѣлся бы!.. Я и 

безъ тебя, знаю, гдѣ лежанка. Бабушка умолкаетъ, 
видя, что всѣ ея договариванья не достигаютъ цѣли. 
Дѣдушка беретъ съ кровати подушку, кладетъ ее на 
лежанку и молча укладывается. Молчаніе. Бабушка не 
можетъ выносить этого молчанія.

— Посушить что-ли твои чулки?—робко спраши­
ваетъ она.

— Что жъ, посуши.—Бабушка съ кряхтѣньемъ на  ̂
гибается къ полу, чтобы поднять чулки. Дѣдушка при­
стально смотритъ на нее. Видъ маленькой старушки, 
съ трудомъ наклонившейся, чтобы услужить, растро- 
гиваетъ его.—И стара ты стала, мать,—погляжу я,— 
право, стара.—Дѣдушка смѣется.

— А ты молодъ?—полушутя, полусерьезно отвѣчаетъ 
бабушка.—Будешь стара, право. День-деньской ковы- 
ляешь-ковыляешь, маешься-маешься, иногда закачаетъ 
тебя всю,—уже слизливымъ голосомъ продолжаетъ ба­
бушка.—Давеча помутилось въ глазахъ, насилу до по­
стели доползла...—Она совсѣмъ расплакалась; нервы 
ея не выдержали.

ГОЛОСЪ Ц Е Р К В И . О



—  66 —

— Ну, во-отъ! Охъ, ужъ эти бабы! Чего ты разню­
нилась?

— Да ужъ и сама не знаю—чего.—Бабушка стала 
вытирать глаза и вдругъ разсмѣялась.—Такъ, подъ 
старость глупа стала, въ ребенка обратилась.— Напря­
женное состояніе разрѣшилось слезами. Обоимъ стало 
легче.—Ты бы,' мать, достала изъ кармана исповѣдныя 
деньги да пересчитала,—кроткимъ и примиреннымъ 
голосомъ говоритъ дѣдушка,

— Да ты въ какомъ подрясникѣ ходилъ: овчинномъ 
или ватномъ?

— Извѣстное дѣло, въ овчинномъ: въ церкви хо­
лодъ.—Бабушка достаетъ изъ кармана овчиннаго под­
рясника мѣдныя деньги и съ громомъ высыпаетъ ихъ 
на столъ.—Стой, никакъ серебряный? Да, пятіалтын- 
ный и есть!—восклицаетъ она.—Кто же это положилъ?

— Кто-о? Должно быть, Максима Филиппова жена, 
толстая такая.

— Максима Филиппова? Вотъ какъ! Она говѣетъ? 
Это—что зимой въ атласной шубѣ съ куньими хвостами 
ходитъ?

— А ужъ я право не знаю, съ хвостами она ходитъ 
или безъ хвостовъ. Больше не кому положить. Развѣ 
вашъ писарь?

— Ну, нашелъ кого! Писарь норовитъ, какъ бы съ 
кого взять, а попу какъ бы копѣйку положить.—Ба­
бушка пересчитываетъ деньги. Слышится позвякиванье 
мѣдныхъ монетъ, и какъ она приговариваетъ; „два 
гроша—копѣйка, двѣ полушки—грошъ, еще двѣ по­
лушки, значитъ—двѣ копѣйки; стало быть,—тридцать 
пять тридцать шесть"...

— Что ты, мать, долго такъ возишься съ деньгами?— 
говоритъ дѣдушка.—А ты бы раскладывала на кучки;



—  67  —

копѣйки къ копѣйкамъ, гроши къ грошамъ, полушки 
къ полушкамъ...

— Я и то на кучки. А грошей-то, полушекъ-то! 
Одни гроши да полушки. И что за народъ, и что за 
народъ! Попъ для нихъ стой, гни спину, попъ для 
нихъ работай, служи, вставай въ полночь, а они вотъ 
какъ... Ну, сколько же, бишь, тамъ? Да..., тридцать 
шесть, тридцать семь, тридцать восемь, тридцать де­
вять, сорокъ... А вотъ, какая-то совсѣмъ стертая: ни 
орла на ней, ни надписи... Куда такую денешь?.. Со­
рокъ одна, сорокъ двѣ, сорокъ три... Батюшки, никакъ 
пуговица? пуговица и есть! солдатская... Гляди, отецъ: 
пуговица!—Бабушка несетъ показывать пуговицу. Дѣ­
душка смотритъ, поворачиваетъ ее съ той и другой 
стороны.

— Ну, что жъ, возьми и пришей ее куда-нибудь,— 
невозмутимо говоритъ онъ, отдавая бабушкѣ пуговицу. 
Бабушка не понимаетъ сразу, шутка это или нѣтъ.

— Вотъ, я возьму и пришью ее къ твоей рясѣ и 
ходи такъ, какъ отставной солдатъ, какъ нашъ Ерми- 
лычъ,—съ сердцемъ говоритъ она, возвращаясь къ 
деньгамъ,

— Ну, что жъ, пришей. — Дѣдушка неудержимо 
смѣется.

— И пришью, и пришью. Тебѣ хоть щепокъ наклади, 
ты все домой принесешь. Эхъ-ма! Ужъ и горе съ то­
бой, право, горе...

Полы теперь вымыты, столъ покрытъ. Меня ждутъ. 
Какъ при отъѣздѣ изъ дома мнѣ казалось, что всѣ 
меня забываютъ, такъ теперь, при возвращеніи, пред­
ставлялось, что всѣ только и заняты моимъ пріѣздомъ.

— Пора бы ставить и самоваръ,—говоритъ дѣдушка.— 
Теперь время ужъ' и пріѣхать. Во сколько приходитъ 
машина?

5*



—  68 —

— А кто ее знаетъ—во сколько,—отвѣчаетъ ба­
бушка.—Испоконъ вѣку приходитъ передъ вечеромъ, 
а во сколько часовъ, кто ихъ тамъ знаетъ.

Мать, накинувши на-скоро на голову платокъ, на­
вѣрно, уже нѣсколько разъ ходила за ворота посмот­
рѣть, не ѣдутъ ли. Она напряженно смотритъ въ сто­
рону церкви, изъ-за которой всегда показываются ѣду­
щіе въ нашу улицу. Почти стемнѣло, и мать возвра­
щается.

— Что, не видать? не ѣдутъ?—спрашиваетъ дѣдушка 
съ лежанки.

— Нѣтъ,—отвѣчаетъ мать.
— Да ужъ восемь,—взволнованнымъ голосомъ от­

вѣчаетъ мать.—Пора бы пріѣхать. Развѣ вотъ дорога 
плоха...

— Дорога... А лошадь-то? Вѣдь ее нужно бить да 
бить, чтобы рысью пошла. И поглядѣть-то на нее—не 
лошадь, а кошка,— говоритъ бабушка.

— Велѣли бы самоваръ пока ставить: пока скипѣлъ 
бы, пока что...— говорилъ дѣдушка.

— Что жъ ему безъ дѣла кипѣть? — громко отвѣ­
чаетъ бабушка изъ залы.—У насъ и то постоянно такъ: 
мы лежимъ въ сумерки, а онъ кипитъ, мы лежимъ, а 
онъ кипитъ. Ну, чего ему кипѣть? Пріѣдутъ — и по­
ставимъ. Да вѣдь и бабу услали на базаръ.

— Какую бабу?—кричитъ дѣдушка.
— Какъ какую? нашу... работницу.
— А-а, такъ бы и сказала. А то: баба... Подумаешь: 

какая баба съ требой приходила, а вы отослали... —• 
Дѣдушка понижаетъ голосъ и говоритъ самъ съ со­
бою:—эти женщины—что галки, начнутъ тараторить, 
а что, къ чему,—не соберешься. Баба-баба, баба-баба... 
А какая баба...

— Господи, и что же не ѣдутъ? и что не ѣдутъ?—



—  69 —

сокрушается мать, качая головой.—Ночь на дворѣ, а 
ихъ нѣтъ... Ужъ живы ли? Вѣдь вода-то теперь рёвма- 
реветъ, а лошаденка-то возьметъ еще да ляжетъ въ 
водѣ...

— Что ты, Господь съ тобой!—утѣшаетъ бабушка.— 
Зачѣмъ ей ложиться? Какая тамъ вода! чай, не рѣка. 
Да и лошадка, право, ничего себѣ: она, кажется, такая 
шустрая. Зимой я ѣхала на ней на станцію—такъ она 
все бѣжитъ, все бѣжитъ... Такая, право, вострая.

— Охъ, Господи! — плаксивымъ голосомъ говоритъ 
мать.—Утонуть нешто долго? утонуть не долго. А не 
утонешь—такъ простудишься на смерть.

— Кто утонетъ?—кричитъ дѣдушка.
— Какой вѣдь любопытный! — ворчитъ бабушка, а 

сама всетаки идетъ въ спальню объяснять.—Вотъ, она 
безпокоится, какъ бы чего не случилось въ дорогѣ.

— Да что такое?—не понимаетъ дѣдушка.
— Извѣстное дѣло, боится: большая вода... Какъ 

бы, дескать, не утонулъ.
— Вотъ еще что!—догадался дѣдушка.— Ишь о чемъ 

раздумалась! Утонетъ.., Что же дѣлать? Нужно быть 
ко всему готовымъ. И утонуть можетъ... Что же по­
дѣлаешь? ничего не подѣлаешь.

— Эхъ, ты! Чѣмъ бы утѣшить человѣка, а онъ свое 
читаетъ,—съ сердцемъ говоритъ бабушка и идетъ опять 
къ матери.

V .

— А-а, кавалеръ, кавалеръ...—весело говоритъ кто-то, 
выходя изъ комнаты налѣво и на ходу застегивая под­
рясникъ. Это онъ, милый, несравненный дѣдушка, съ 
бѣлыми, какъ ленъ, волосами! Я складываю руки для 
благословенія. Дѣдушка благословляетъ, даетъ цѣло­
вать руку и крѣпко цѣлуетъ меня, прижимая къ груди



— Т О­

МОЮ голову. Все въ какомъ-то радостномъ туманѣ. Я 
все вижу и какъ будто ничего не вижу: вотъ, впереди 
свѣтъ, движутся какія-то знакомыя фигуры, кто-то 
будто всхлипываетъ, идутъ ,въ прихожую, меня рас­
поясываютъ и раздѣваютъ. Я перехожу изъ рукъ въ 
руки. Меня обнимаютъ, цѣлуютъ, у кого-то лицо мо­
крое, меня срашиваютъ, не озябъ ли я, предлагаютъ 
пойдти на лежанку. Я говорю, что не озябъ; но самъ 
не знаю и не соображаю, озябъ я или нѣтъ. Всетаки 
очутился на лежанкѣ. У, какъ свѣтло, тепло и уютно 
въ комнатѣ! Около постели дѣдушки ярко горитъ лампа, 
раскрыта книга, должно быть „Письма святогорца", на 
книгѣ очки съ чернымъ шнуркомъ. Мнѣ не сидится на 
лежанкѣ. Я соскакиваю и бѣгу къ одному окну. Темно, 
но еще видно: милый садъ! вонъ и огромный вязъ об­
рисовывается на вечернемъ небѣ, а вонъ и сугробъ 
бѣлѣется... Бѣгу къ другому окну: милый дворъ съ 
соломенной крышей! коровы стоятъ неподвижно и лѣ­
ниво двигаютъ челюстями.

Во входныхъ дверяхъ, почти доставая головой о 
верхнюю перекладину, появляется Петръ Михайловъ, 
бережно держащій въ рукахъ мой узелокъ. Онъ, снявши 
шапку, молится, и дѣдушка его благословляетъ.

— Ну, здравствуй, рабъ Божій Петръ. Хорошо ли 
добрались?

— Ничего, благодаря Бога,—отвѣчаетъ Петръ Ми­
хайловъ,—только въ Чешуевѣ маленько поплавали. Подъ­
ѣзжаемъ...

— Небось, озябъ и промокъ?—перебиваетъ дѣдушка. 
Не хочешь ли погрѣться? Вѣдь сущимъ въ пути раз­
рѣшается, да и „Душеполезную совершивше четыреде- 
сятницу"—пѣли давеча. И лапти-то,—гляди,—у тебя 
всѣ мокрые.

— Что же, выпью во славу Божію, — говоритъ



—  71 —

Петръ Михайловъ, оглядывая свои лапти. Дѣдушка на­
ливаетъ рюмку, а Петръ Михайловъ приготовляется; 
сморкается въ сторону, отворачиваетъ край овчинной 
шубы и имъ утирается.—Ну, благословите, батюшка, 
и здравствуйте, — произноситъ онъ, крестится, кла­
няется и пьетъ, а его слезливые глаза моргаютъ, и 
онъ смотритъ ими не то въ потолокъ, не то на рюмку. 
Дѣдушка наливаетъ другую. Петръ Михайловъ пьетъ 
и другую, потомъ глубоко, однимъ носомъ тянетъ въ 
сёбя воздухъ и плюетъ. Ему подаютъ чернаго хлѣба 
съ соленымъ огурцомъ.

— Подъѣзжаемъ,—продолжаетъ Петръ Михайловъ, 
звучно откурывая огурецъ,—глянулъ я: батюшки мои! 
вода-то, вода-то... такъ и реветъ нерезъ плотину. Ну, 
просто „житейское море воздвигаемое"... Перекрестился 
я, и пошелъ въ воду! И ничего: лошаденка моя вы­
везла. Только встать на-ноги пришлось. Слава Богу! 
Это видно про меня сказано: „яко Петра мя, Управи­
телю, спаси"...—Петръ Михайловъ смѣется своей на­
ходчивости. Смѣется и дѣдушка.—Эхъ, ты, книжникъ, 
во дьячки ты годишься... Ну, ступай съ Богомъ, от­
дохни... Спасибо тебѣ, что мальчишку сберегъ.

— Ничего не подѣлаешь, — какъ будто извиняется 
Петръ Михайловъ, что сберегъ мальчишку, прощается 
и низко нагибается, чтобы идти въ дверь. Мнѣ очень 
его жаль, что онъ не остается съ нами, въ свѣтлой и 
сухой комнатѣ, около самовара, а пойдетъ въ свою 
темную и сырую избу, гдѣ кричатъ ребятишки, и те­
ленокъ у печки тонкими ногами скользитъ и падаетъ 
на сыромъ полу. Тусклая лампа освѣщаетъ только тем­
ные лики иконъ на полкахъ, цвѣтистые обои въ пе­
реднемъ углу, картину св. града Іерусалима, столъ съ 
хлѣбными крошками да одно окно съ мокрыми стеклами; 
печь, двери, задніе углы тонутъ во мракѣ. Петръ Ми-



хайловъ еще будетъ распрягать лошадь, которая будетъ 
покорно стоять, низко опустивъ голову отъ усталости, 
будетъ задавать ей корму, посмотритъ остальную ско­
тину подъ темнымъ навѣсомъ.

Марья, наша кухарка, внесла кипящій самоваръ. 
Меня, какъ новаго человѣка, усаживаютъ на стулъ съ 
мягкимъ сидѣньемъ. Всѣ усѣлись около стола. Марья, 
поставивши на столъ самоваръ, поздравила меня съ 
пріѣздомъ и, остановившись въ сторонѣ, стала меня 
разсматривать.—И-и-и, — закачала она головой, — ху- 
дой-то какой, тощій какой! Или ужъ васъ тамъ кормятъ 
плохо? а?

— Это отъ ученья, а не отъ ѣды,—наставительно 
поясняетъ бабушка.

— Учиться-то не то, что хлѣбы мѣсить,—говоритъ 
дѣдушка.

—■ Да чему ужъ, батюшка, учиться-то?—обращается 
къ дѣдушкѣ Марья.—Вѣдь онъ,—она указала на меня 
глазами,— и такъ грамотный и, кабы не былъ малъ, 
годился бы въ попы, право. Наши мужики и то по­
стоянно говорятъ: „ужъ и ловокъ, молъ, по церкви 
этотъ Сережа поповъ,—и кадило разжигаетъ, и на ко­
локольнѣ звонитъ, и на крылосяхъ поетъ"... Чего еще 
надо?—Марья продолжаетъ пристально глядѣть на меня, 
качать головой и приговаривать: „худъ, худъ".

Самоваръ клокочетъ, бурлитъ, пуская во всѣ сто­
роны клубы пара. Наконецъ-то,—самоваръ, а не про­
тивные чайники: маленькій и большой, какъ на казнѣ. 
За чаемъ я принимаю привычную съ дѣтства позу: по­
ставивъ ноги на нижнюю перекладину стула, придер­
живая блюдечко обѣими руками, но не поднимая его 
со стола, я громко тянулъ въ себя горячій чай. Мнѣ- 
положили' „въ накладку" ради пріѣзда.

— А у васъ, въ училищѣ, уже не полагается казен-



—  73 —

наго чайку?—обращается ко мнѣ дѣдушка, протягивая 
пустую чашку къ самовару.

— Нѣтъ.
— Значитъ, кто хочетъ, пей свой?
— Да.
— А какая ужъ особенная радость въ чаю?—гово­

ритъ бабушка, продолжая пить съ усиліемъ съ блю­
дечка чай и не глядя ни на кого. — Иной разъ такъ 
надоѣстъ, чашку насилу выпьешь. Вода она—вода и 
есть, только желтая. Никакой пользы я въ немъ не 
вижу: только запотѣешь. А сахару какой переводъ!

— Не хочется—не пей,—говоритъ дѣдушка.
— Да оно какъ будто требуется. Вечеръ настанетъ, 

нужно законъ исполнить. Чашками загрѣмятъ, ну, и 
идешь къ столу.

Молчаніе. Слышно, какъ всѣ дуютъ на чай и пьютъ 
его съ блюдечекъ.

— Что про владыку слышно?—прерываетъ молчаніе 
дѣдушка, опрокинувши на блюдечко пустую чашку и 
перекрестившись.— Бываетъ ли онъ у васъ?

— Былъ постомъ.
— Ну, что же, вы ему „ис-полла“?
— Да.
— А онъ васъ благословилъ?
— Да. Ряса на немъ синяя, — Глаза дѣдушки бле­

стятъ. Онъ всегда съ восторгомъ слушаетъ и говоритъ 
про архіереевъ.

— Да какъ у насъ звать теперь архіерея?—спраши­
ваетъ бабушка.

— А ты и не знаешь?—укоризненно качаетъ голо­
вой дѣдушка.—Палладій. А ты, видно, только и знаешь, 
какъ твою Марью звать?..

— Да я ужъ и счетъ архіереямъ потеряла: они по­
стоянно мѣняются. Дьяконъ нашъ и то постоянно



— 74 —

ошибается. Чуть привыкнетъ поминать одного, глядь: 
ужъ другой... Да имена-то все трудныя: весь языкъ 
изломаешь.

— Да...—вдумчиво говоритъ дѣдушка, подперши ру­
кой сѣдую голову,—много я пережилъ ихъ. Это теперь 
какой? Девятый либо десятый... Да! Когда поступилъ 
я учиться, былъ Сергій,—это было, видно, въ 1820 го­
ду,— потомъ?.. — Дѣдушка сталъ загибать на рукахъ 
пальцы. — Филаретъ... Филаретъ... Потомъ... потомъ... 
Кто же потомъ?.. Дай Богъ памяти... Да! Григорій— 
вотъ кто, строгій такой, онъ потомъ былъ въ Петер­
бургѣ. Потомъ: Евгеній, умнѣйшій человѣкъ, этотъ 
меня рукополагалъ въ 1832 году. Не могу его забыть. 
Сначала я былъ въ одной слободѣ, около города, много 
раскольниковъ, ну, я и пріунылъ. Пріунылъ и я подаю 
ему прошеніе о переводѣ сюда, написалъ и про рас­
кольниковъ. Что же вы думаете? Положилъ резолюцію: 
„видитъ волка грядуща, и оставляетъ овцы, и бѣга­
етъ"... Всетаки перевелъ. Боже мой, никогда я этого 
не могу забыть... Ну, потомъ—Гавріилъ, добрѣйшій 
человѣкъ! Послѣ Гавріила... вотъ забылъ имя,., ты не 
помнишь, мать?

— Чего?
— Какъ звать этого архіерея? онъ еще у насъ, въ 

домѣ былъ.
— Да ихъ у насъ много перебывало.
— Такой горячій... Онъ,— сказываютъ, — еще гова­

ривалъ: „мой прадѣдъ — еврей, дѣдъ — іерей, отецъ— 
протоіерей, а я—архіерей".

— Можетъ быть, Смарагдъ?
— Вотъ - вотъ! — радостно подхватилъ дѣдушка. — 

Смарагдъ... Смарагдъ... Господи Боже мой,—-умиляется 
дѣдушка,—сколько прошло времени! А больше всѣхъ 
въ памяти Преосвященный Гавріилъ. Вотъ, ужъ ис-



—  75 —

тинно ангельской души былъ человѣкъ! Я при немъ 
былъ двадцать пять лѣтъ благочиннымъ. Онъ и любилъ 
меня очень. А за что? Ужъ очень я не любилъ бумагъ 
всякихъ, особенно кляузныхъ. „Отецъ благочинный,— 
спрашиваетъ однажды онъ меня,—или у тебя, въ бла­
гочиніи всѣ ладно живутъ? кляузъ отъ тебя мало“. А 
я и говорю ему:—Ваше Преосвященство, я съ ними 
по-просту.— „Какъ такъ, говоритъ, по-просту? вѣдь 
они не ангелы у тебя“. А я отвѣчаю:— Владыко святый, 
простите, я вотъ какъ дѣлаю. Провинится въ чемъ- 
нибудь, скажемъ, дьячекъ, а я пріѣду въ это село, все 
сдѣлаю, что мнѣ нужно, да и говорю этому дьячку:—• 
запрягай, брать, лошадь и вези меня до слѣдующаго 
села.—Вотъ, ѣдемъ. Мой дьячекъ молчитъ да знай 
лошадь погоняетъ: хочется ему поскорѣе доправить 
меня, А я ему:—ты, братецъ, дай-ка лошади вздох­
нуть,—А самъ его давай пробирать:—да какъ ты смѣлъ 
это сдѣлать? а? Я на тебя Владыкѣ... Ужъ я его, ужъ 
я его!.. Подъ конецъ заплачетъ мой дьячекъ: „простите, 
отецъ благочинный, сроду больше не буду". И никогда 
бумагъ жалобныхъ не пишу.—Одобрилъ меня Владыка, 
похлопалъ по плечу и говоритъ: „иди и впредь твори 
такожде". Вотъ, какъ прежде было. А нынче? Бумаги, 
отношенія, номера, входящія, исходящія... А ссоры все 
больше да больше. Эхъ, грѣхи наши тяжкіе!—Дѣдушка 
склонилъ свою сѣдую голову и молчитъ.—Ну, а не 
сѣкутъ васъ въ училищѣ?—обращается онъ ко мнѣ.

— Нѣтъ,—отвѣчаю я,—насъ на колѣна ставятъ, а 
то за голодный столъ сажаютъ.

— Насъ-то!—опять Предается воспоминаніямъ дѣ­
душка, полузакрывая глаза и скрестивъ на груди руки,— 
и кормили кашей съ червями, и учили въ нетоплен­
ныхъ классахъ, и сѣкли!.. Вы теперь живете, какъ 
баре.



—  76 —

— И тебя сѣкли?— не безъ лукавства освѣдомляется 
бабушка у дѣдушки.

— Одинъ только разъ... И надоумилъ меня лукавый 
отъ греческаго удрать. Я себѣ тихонько... въ садъ, да 
хотѣлъ было черезъ стѣну махнуть... Не тутъ-то было: 
кто-то за ногу хвать! Гляжу: самъ о. инспекторъ... 
„Стой, Добротворцевъ"! Свалился я со стѣны, какъ 
мѣшокъ. И всыпали мнѣ горячихъ; иду да почесываюсь. 
Съ тѣхъ поръ йпіз: не сталъ отъ классовъ бѣгать.

— Это что же такое финисъ?—опять съ лукавствомъ 
и сдерживая улыбку, спрашиваетъ бабушка.—Началь­
никъ какой-нибудь?

— Ха-ха-ха, — смѣялся дѣдушка,—а ты у дьячихи 
спроси: можетъ быть, это приправа какая—въ огурцы 
класть. Ха-ха-ха...

— А, можетъ быть, объ этомъ въ моихъ метрикахъ 
написано?—хохочетъ бабушка.

— Ужинать лучше собирай. А то, — гляди, — малый 
совсѣмъ глаза заводитъ. Да что ты все ёжишься?— 
обращается дѣдушка ко мнѣ. — Видно, покусываютъ? 
Его нужно хорошенько обыскать,—говоритъ онъ моей 
матери,—а то вѣдь,—я знаю,—на казнѣ живности во­
дится много: небось, и въ волосахъ, и въ рубашенкѣ...— 
Въ день моего пріѣзда домой все это исполнялось ма­
терью: голова тщательно вычесывалась частымъ гре­
бешкомъ, бѣлье освобождалось отъ насѣкомыхъ, кото­
рыхъ было множество въ казенныхъ одѣялахъ и кото­
рыхъ я всегда въ изобиліи привозилъ домой, и только 
тогда меня допускали до постели.

Но вотъ, я и въ кровати, рядомъ съ дѣдушкой, 
у стѣнки. Все плохое и мучительное куда-то ушло: 
Японія, Китай, пыль, матрацы, звонки, тумбы, изво­
щики... Даже все пріятное, что меня приближало къ



—  77  —

дому: дребезжащія въ вагонѣ стекла, узлы, щеголева­
тый кондукторъ, грязная дорога, вода, плотина, — все 
точно задернулось завѣсой. Осталось одно хорошее, 
радостное, веселое. Въ комнатѣ тепло и тихо. Лампа 
на дѣдушкиномъ столикѣ ярко освѣщаетъ комнату. 
Картины со всѣхъ стѣнъ смотрятъ на меня, и я точно 
видаюся* съ ними: „Османъ-паша отдаетъ свою саблю", 
„Совѣщаніе во дворцѣ султана послѣ взятія Плевны", 
и султанъ, поджавши подъ себя ноги на диванѣ, глу­
бокомысленно приставилъ указательный палецъ ко лбу, 
„Вотъ, на пути село большое, туда ямщикъ мой по­
смотрѣлъ". Надъ самой лежанкой, на перегородкѣ 
какіе-то африканскіе дикари, лохматые, полуобнаженные, 
съ огромными дубинами, — какія-то необыкновенныя 
птицы, барыни въ кринолинахъ. Бабушка очень любитъ 
эти картины. „Отецъ, погляди,—говоритъ она часто 
дѣдушкѣ,—зачѣмъ они всѣ голые? или имъ очень жар­
ко?"—Кому жарко?—недовольнымъ голосомъ отвѣчаетъ 
дѣдушка, которому не хочется отрываться отъ книги.—■ 
„Да вотъ этимъ мужикамъ съ дубинами. Должно быть, 
въ той странѣ жара страшная. И зачѣмъ они съ ду­
бинами?—уже одна размышляетъ бабушка.— Можетъ 
быть, они—разбойники, такъ и бродятъ по лѣсамъ... 
А, можетъ быть, и начальники какіе-нибудь, какъ у 
насъ сотскій Артёмъ все съ палкой ходитъ... Волосы 
у нихъ какіе длинные да вспуклаченные, точно у на­
шего Данилы... А что они—крещеные?"—Кто?— „Да я 
все про этихъ, про дикарей".—А кто-жъ ихъ знаетъ! 
я тамъ не былъ, должно быть, некрещеные...— „И 
люблю я на эти картины глядѣть, — опять размышля­
етъ бабушка:—право, точно въ тѣхъ мѣстахъ побы­
ваешь".

Дѣдушка гаситъ лампу. Сначала дѣлается очень



—  78  —

темно, потомъ проступаютъ оконныя клѣтки, смутно 
обрисовывается печь, чуть бѣлѣютъ картины на стѣ­
нахъ. Я думаю о томъ, какъ завтра церковный сторожъ 
Абрамъ поѣдетъ за вербами, какіе у нихъ пушистые, 
круглые шарики, и какъ хорошо этими шариками про­
вести по лицу. Дѣдушка шепчетъ что-то, чего нельзя 
разобрать. Слышно только: „Общее воскресеніе"...

Священникъ С. Соколовъ.



Письма въ Бозѣ почившаго высокопреосвященнаго 
Николая, архіепископа Японскаго ').

ПРЕДИСЛОВІЕ.

Переписка въ Бозѣ почившаго знаменитаго Архіепи­
скопа Николая Японскаго съ Начальникомъ Корейской 
Духовной Миссіи Архимандритомъ Павломъ началась 
съ 1906 г., послѣ того какъ послѣдній предъ отправ­
леніемъ въ Сеулъ, къ мѣсту своего новаго служенія, 
побывалъ въ г. Токіо для полученія благословенія и 
наставленій отъ 'Аввы—миссіонера (Объ этихъ настав­
леніяхъ см. „Прав. Благовѣстникъ“ за 1906 г.— „Письмо 
къ другу миссіонеру“). Переписка эта прекратилась 
въ 1911 г. незадолго предъ смертію Архіепископа Ни­
колая и состояла главнымъ образомъ изъ руковод- 
ственныхъ наставленій Аввы своему ученику—миссіо­
неру, почему она и имѣетъ не только обще-литератур­
ный, но и въ частности миссіонерскій интересъ и мо­
жетъ служить матеріаломъ для обрисовки личности 
выдающагося православнаго русскаго дѣятеля, апостола 
Японіи...

*) Въ „Гол. Церк.“ (см. 1912 г. м. Апрѣль) уже печатались письма Т 
архіепископа Японскаго Николая. Теперь намъ доставлены новыя письма 
+ архіеп. Николая къ начальнику Корейской Духовн. Миссіи архим. (нынѣ 
епископу) Павлу.



—  80 —

Письмо первое.
31 Іюля 1906 

Токіо.
Русская Дух. Миссія.

Ваше Высокопреподобіе, досточтимый и достолюбезніъйшій отецъ 
Архимандритъ Павелъ!

На дняхъ я получилъ прилагаемое письмо для Васъ, а 
третьяго дня новый подарокъ Вашъ: двѣ книги: „ко Гробу 
Господню" и „Благодарственная пѣснь Искупителю". Полу­
ченіе книжекъ удостовѣрило меня, что Вы благополучно 
достигли Владивостока. Благодарю Васъ за добрую память; 
книжки поступятъ въ библіотеку на всегдашнее воспомина­
ніе о Васъ.

Изъ сегодняшнихъ телеграммъ видно что Г. Плансонъ х) 
уже въ Кореѣ. Вы скоро ли туда? Дай Богъ поскорѣе, и 
благослови Васъ Боже развить дѣло Миссіи тамъ блиста­
тельно!

Здѣсь послѣ соборной сутолоки 2) все успокоилось.
Я сижу и пишу письма въ Россію, да хожу иногда по­

смотрѣть на производящіеся ремонты, обычное каникулярное 
дѣло.

Вчера рукоположенъ въ іерея для русскихъ въ Нагасаки 
діаконъ Антоній Такай. Съ недѣлю будетъ учиться служить 
по-русски, и потомъ отправится въ Нагасаки служить для 
русскихъ, проповѣдывать Японцамъ.

Высокопреосв. Евсевію прошу свидѣтельствовать мой низкій 
поклонъ и просить молитвъ Его и благословенія для меня 
и всей Японской церкви.

У Васъ также прошу Св. молитвъ и благословенія, и въ 
свою очередь, призывая благословеніе Божіе на Васъ и Ваше 
дѣло, съ сердечною братскою любовію и глубокимъ уваже­
ніемъ къ Вамъ остаюсь Вашимъ покорнѣйшимъ слугою и 
богомольцемъ

Архіепископъ Николай.

Ц Е. А. Шансонъ, упоминаемый въ письмахъ, состоялъ русскимъ Гене­
ральнымъ Консуломъ въ Кореѣ.

2) Ежегодный соборъ Японской Церкви въ 1906 г. особенно былъ мно­
голюдный, такъ какъ совпалъ съ празднованіемъ 25 л. юбилея въ Епи. 
скопскомъ санѣ Архіен. Николая.



—  81 -

Письмо второе.
2/15 Октября 19С6.
Токіо. Суругадай.

Русская Дух. Мйссія.

Достоуважаемый и дорогой отецъ Архимандритъ Павелъ!

Да благословитъ Васъ Господь на мѣстѣ Вашего служенія! 
Привѣтствую Васъ съ прибытіемъ и водвореніемъ.—Да ка­
кая же у Васъ полная Миссія Ч! Японія такой у себя никогда 
не видала, а если видала иногда, то только для того, чтобы 
сказать ей: „здравствуй и прощай “. Дай Богъ чтобы у Васъ 
этого не было. Часто пересаживаемое растеніе едва ли при­
носитъ хорошій плодъ; и дай Богъ, чтобы и Вы сами и тѣ, 
которые съ Вами, глубоко пустили корень въ Корейскую 
почву,—Господь несомнѣнно благословитъ Васъ тогда мно­
гимъ плодомъ, такъ какъ Господь всегда же вѣдь желаетъ 
всѣмъ—и Корейцамъ—спастися и въ разумъ истины прійти* 
Прямо видно, что благословеніе Божіе осѣняетъ Васъ и Ко­
рейскую Миссію,—иначе откуда бы у Васъ разомъ столько 
сотрудниковъ * 2)?—Будьте любезны сообщить, какъ устроились, 
какъ начато дѣло Божіе.

Почтенному Егору Антоновичу ІІлансону еъ его супругой 
прощу передать мой душевный привѣтъ и поклонъ.

И здѣшнюю Миссію Господь, кажется, хочетъ посѣтить 
милостью. Слышно, что о. Архимандрита Андроника назна­
чаютъ сюда викаріемъ. Дай Богъ!

Здѣсь все по Миссіи и церкви идетъ обычнымъ поряд­
комъ. О. Симеонъ Мію, въ качествѣ благочиннаго, вмѣстѣ 
съ редакторомъ (бывшимъ на Соборѣ секретаремъ), Петромъ 
Исакова, путешествуетъ по церквамъ, чтобы вырвать у хри­
стіанъ пожертвованіе для содержанія катихизаторовъ. Нынѣ 
они въ церквахъ Хоккандо (эзо); дѣло идетъ довольно 
успѣшно,—вездѣ христіане отзываются и обязываются жерт­
вовать ежемѣсячно,—хотя—небольшія суммы,—больше 4-хъ

*) Сеульская Миссія въ то время имѣла: іером. Владиміра, псаломщика 
іерод. Кирилла и сверхштатнаго регента монаха Ѳеодосія помимо Началь­
ника Миссіи.

2) Архіеп. Николай удивляется, что весь скудный штатъ Сеульской Мис­
сіи (3 лица) былъ замѣщенъ, а это рѣдкое явленіе для Миссіи!.. Не ха­
рактерно ли все это для обрисовки нашего мис. дѣла!..

голосъ Ц Е Р К В И . 6



—  82 —

энъ въ мѣсяцъ катихизатору еще ни одна церковь не дала; 
но слава Богу и за это!

Въ Семинарію къ намъ съ о. Сахалина рыбопромышлен­
никъ Юркевичъ привезъ своихъ двухъ сыновей и упросилъ 
взять на воспитаніе; а теперь еще изъ Харбина военное 
начальство проситъ принять уже 23 мальчиковъ,—дѣло, оче­
видно, для насъ совсѣмъ неиспытанное,—помѣстить негдѣ, 
но на 10 мы послали согласіе,—столько какъ нибудь размѣ­
стимъ по комнатамъ между японскими учениками,—и пусть 
одолѣваютъ сначала японскій языкъ, а потомъ—общее обра­
зованіе.—У Васъ какъ школа идетъ? Увѣдомляйте почаще 
о себѣ и своихъ дѣлахъ по Миссіи. Будемъ вмѣстѣ радо­
ваться всему доброму, и посмотримъ вмѣстѣ, если Господь 
и нежелательнымъ чѣмъ посѣтитъ.

За Пекинскую Миссію можно только радоваться. Тамъ, 
кажется, все отлично идетъ. Преосвяіц. Иннокентій съ своею 
молодою энергіею ведетъ дѣло великолѣпно.

Молитвенное благословеніе и всѣ благожеланія Вамъ и 
всей Вашей братіи! Да укрѣпляетъ Васъ всѣхъ Господь, и 
да дастъ неукоснительно возрастать изъ силы въ силу въ 
Вашемъ богоугодномъ служеніи!

Истинно любящій и уважающій Васъ Вашъ слуга и бо­
гомолецъ

Архіепископъ Нинолай.

і т  і  т а т п т |



Путь къ Богообщенію*).
Какъ физически больной, хотя бы его болѣзнь была и 

продолжительна и опасна, надѣется придти въ здоровое со­
стояніе,—такъ и человѣкъ христіанинъ, какъ бы сплою ду­
ховной проказы (страстями) не былъ охваченъ, не лишенъ 
надежды при помощи благодати Божіей оздоровить» свою 
душу. Онъ чаетъ своего горняго отечества, идѣ же Богъ. 
Ему, какъ больному, предносится это древнее отечество и 
владычественное въ немъ пребываніе и соцарствованіе со 
своимъ Владыкой. Только тамъ, только въ Немъ онъ видитъ 
назначеніе и цѣль своего бытія: въ Томъ, откуда онъ про­
изошелъ и отъ Кого получилъ свое Божественное благород­
ство. .Хотя и изъязвлена душа язвами постыдныхъ страстей, 
хотя ослѣплена грѣховною тьмою, однако имѣетъ волю во­
зопить къ Іисусу и призвать Его, чтобы пришелъ Онъ и 
сотворилъ душѣ вѣчное избавленіе * 2).

Изъ отцовъ—аскетовъ особенно ясно выраженное ученіе о 
назначеніи человѣка мы находимъ у преп. Макарія Египет­
скаго. Послѣднюю цѣль и верховное благо человѣка онъ по­
лагаетъ въ Богообщеніи; нѣтъ иной такой благости и взаим­
ности, какая есть у души съ Богомъ и у Бога съ душею“, 
говоритъ Св. отецъ. Близость эта выражается въ томъ, что 
Богъ вступилъ не съ тварями, Имъ созданными, въ обще­
ніе, а съ однимъ человѣкомъ, и только въ немъ одномъ по­
чиваетъ, какъ на своемъ престолѣ. Человѣкъ чрезъ такое 
тѣсное общеніе со своимъ Богомъ дѣлается Его взаимнымъ 
сродникомъ 3). Онъ сталъ ея Женихомъ, она—Божественной

*) Очеркъ пятый,— См. „Гол. Ц.“—1912 г. м. Дек. 
М Древ. Пат. Сл. Аввы Пимена X, 77; XI, 80.
V Мак. В. 20, 7. •
3) Бес. 45, 5.



—  84 —

Невѣстой 1). Высоко достоинство человѣка. Посему онъ и не 
находитъ нигдѣ покоя, какъ только въ Богѣ 2). Въ такомъ 
сродствѣ съ Богомъ человѣкъ состоитъ по первоначальному 
назначенію въ твореніи. Имѣя такое высокое назначеніе че­
ловѣкъ былъ приспособленъ къ нему уже въ самомъ творе­
ніи, въ твореніи онъ былъ поставленъ у цѣли жизни 3). 
Первые люди и были дѣйствительно въ Богѣ, и обладали 
они великими преимуществами и благами, ибо „были обле­
чены Божіею славою 4). Человѣкъ, имѣя чистый умъ, созер­
цалъ Владыку своего и царствовалъ надъ своими помыслами 
и блаженствовалъ, покрываемый Воинственною славою 5 *). 
Само пребывавшее въ немъ Слово было для него всѣмъ: и 
человѣкъ былъ въ чести и чистотѣ, чуждъ былъ въ чести и 
чистотѣ, чуждъ былъ демонамъ, чистъ отъ грѣха, или отъ 
пороковъ,—былъ Божіимъ подобіемъ °).

Когда человѣкъ палъ, то, свободно разорвавъ родственный 
союзъ съ Богомъ, удалился отъ Источника жизни—истин­
наго Бога. Преступленіе внесло въ природу богоподобной 
души его зло, разстроившее такъ сильно душу, что для 
возсоединенія прежде бывшей въ немъ гармоніи и возста­
новленія родственнаго съ Богомъ союза, надлежало явиться 
во плоти на землю для страданій самому Сыну Божію. 
Христосъ—Господь совершилъ спасеніе человѣка: привелъ 
его къ Своему Отцу давъ ему и нужную благодать Св. Духа. 
Теперь остается человѣку выйти изъ ограниченности своей 
природѣ и претвориться снова въ Бояиственное естество. 
Душѣ, истинно во Христа вѣрующей, должно изъ нынѣш­
няго порочнаго перейти въ состояніе иное, доброе, и ны­
нѣшнее уничиженное естество измѣнить въ естество иное, 
бояиственное, и содѣлаться естествомъ новымъ, при содѣй­
ствующей силѣ Святаго Духа 7). Отсюда, мудрыя дѣвы, это 
тѣ, которые стремятся къ необычайному для своего естества, 
а юродивыя—это люди, вставившіеся при собственномъ есте-

{ )  Тамъ-же,—49, 5.
Тамъ-же, 45, 5. И с. Спр. 56 сл.

3) Тамъ-же, 46.
1) Тамъ-же 12, 8.
5) Тамъ-же 45, 1; 15, 23; 12, 6.
в) Тамъ-же, 26, 1.
^ Мак. Вел. 45, 5.



—  85 —

<угвѣ *). Человѣкъ, приблизившійся къ совершенству, дѣ­
лается чѣмъ-то большимъ себя самого, потому что обожается 
и становится сыномъ Божіимъ 2). Его душа, соединяясь съ 
Духомъ Святымъ, становится свѣтомъ, вся—окомъ, вся—ду­
хомъ, вся—радостію, вся — упокоеніемъ, вся—радованіемъ, 
вся—любовью, вся—милосердіемъ, вся—благочестію и добро­
тою 3). Достигшіе этой степени совершенства суть сыны, 
господа и боги, цари и владыки 4). Силою Духа они не 
только возвращаются къ первобытному совершенству Адама, 
но становятся выше его, потому что дѣлаются обожжен­
ными 5).

Отсюда слѣдуетъ съ непререкаемою убѣдительностью, что 
человѣкъ можетъ жить только тогда, когда войдетъ въ жи­
вое общеніе со своимъ Богомъ, Который есть истинная са- 
мосущая Жизнь и полнота благъ. .Внѣ этого благодатнаго 
общенія, внѣ пріобщенія этой Жизни, человѣкъ не можетъ 
жить: отступленіе отъ Бога есть смерть 6). Если Богъ есть 
Свѣтъ, говоритъ преп. Ѳеодоръ Студитъ, Жизнь и Истина, 
то какъ не вожделенно стремиться къ Нему, искать общеніе 
съ Нимъ живого и достигнуть его. Такимъ образомъ, предъ 
каждымъ изъ насъ лежитъ жизнь и смерть. Емлемся за 
жизнь, емлемся за безсмертіе; отъ тьмы же, мрака и пагубы 
отбѣжимъ, да сподобимся царствія небеснаго во Христѣ 
Іисусѣ Господѣ нашемъ 7).

Путь къ такому богообщенію у человѣка долженъ состоять 
въ развитіи въ себѣ всѣхъ тѣхъ даровъ духовныхъ, какими 
онъ преимущественно былъ надѣленъ отъ Своего Творца, 
чрезъ достиженіе чистоты души, которая „есть первоначаль­
ное дарованіе нашего естества" 8). Достиженію этой необхо­
димой чистоты душевной на землѣ и мѣшаютъ страсти че­
ловѣческія. Страсть—это дверь, заключенная предъ лицомъ 
Чистоты. Если кто не отворитъ этой двери, тотъ не войдетъ

4) Мак. Вел. 4, 6, 8.
2) Мак. Вел. 15, 33.
3) Мак. Вел. 18, 10.
4) Мак. Вел. 17, 1, 27, 3.
5) Мак. В. 26, 2.
6) Григор. Г. противъ Евн. VIII, кн. У, ч. 135.
7) Добр. ІУ, 345.
8) Ис. Сир. 54 сл.



—  86 —

въ непорочную и чистую область сердца*). Между тѣмъ 
чистота души составляетъ единственное, необходимое и обя­
зательное условіе для достиженія созерцательнаго единенія 
съ Богомъ* 2). Кто не побѣдилъ грѣховныхъ страстей, въ 
комъ хоть нѣсколько еще живутъ плотскія страсти, тотъ не 
можетъ видѣть Бога, какъ и Самъ Онъ говоритъ: не воз- 
можеши видѣти Лица Моего3). Какъ невозможно, чтобы 
кто-либо видѣлъ лице свое въ мутной водѣ, такъ и душа, 
если не очистится отъ чуждыхъ (т. е. страстныхъ) помы­
словъ, не можетъ созерцательно молиться Богу 4). Поэтому, 
говоритъ св. Григорій Богословъ, сперва надо очистить себя, 
а потомъ уже бесѣдовать съ Чистымъ 5). Надо истребить въ 
себѣ языческіе народы (страсти) и тогда, вошедши въ обѣ­
тованную землю, можно успокоиться во святилищѣ Бо­
жіемъ 6). Итакъ, если страсти препятствуютъ душѣ быть 
чистою предъ Богомъ, и если онѣ служатъ преградою со­
кровеннымъ добродѣтелямъ души 7), чрезъ упражненіе въ 
которыхъ она можетъ достигать этой спасительной для нея 
чистоты, —то борьба съ ними является неизбѣжной и необ­
ходимой 8).

Этотъ неизбѣжный путь борьбы со страстями и пороками, 
по ученію отцовъ-аскетовъ, для человѣка составляетъ при­
надлежность всей его истинно-христіанской жизни. Борьба 
эта должна быть неуклонной и постоянной 9): она не должна 
прекращаться даже и тогда, когда чрезъ побѣду надъ стра­
стями достигнетъ безстрастія, и поэтому ведется истиннымъ 
христіаниномъ, пока онъ во плоти,—до смерти 10).

Изъ сказаннаго уже съ очевидностью открывается, что 
человѣку, для достиженія цѣли богообщенія, необходимымъ 
путь борьбы съ самимъ собою — со своими домашними вра­
гами „страстями". Этотъ путь борьбы—есть отрицательный

*) Ис. Сир. 4 сл.
2) Тамъ же 58, 305; 32, 152.
3) Ін. Кас. Соб. Т, 15.
4) Древн. пат. гл. 12, 16.
5) Твор., ч. III, 39 сл. 213. Изд. М. Д. Ак.
6) Мак. Вел. 25. 7.
7) Ис. Сир. 72 сл.
8) Мак. В. 15, 11; ср. Ефр. С. III, 72, 365.
9) Добр. И, 456, 102; 678, 103.

10) I. Кас. кн. V, 19; IV, 37; Добр. I, 574, 25.



—  87 —

путь достиженія человѣкомъ своей цѣли. Если ^  человѣку 
можно было идти прямо только путемъ положительнаго раз­
витія и усвоенія содержанія, предлагаемаго христіанскою 
нравственностью, то, конечно, и подвижничество излишне, 
но въ силу состоянія его падшей природы ему необходи­
мымъ оказывается прибѣгать къ искусственнымъ мѣрамъ 
подавленія въ себѣ нажитаго имъ содержанія жизни х). 
Однако этотъ (отрицательный) путь борьбы одинъ не можетъ 
привести человѣка къ достиженію имъ совершенства на 
землѣ и полнаго безстрастія, которое есть палата Небеснаго 
Царя * 2). Каждый яселающій спастись, долженъ не только не 
дѣлать зла, но обязанъ дѣлать и добро, какъ сказано въ 
Псалмѣ: уклонися отъ зла и сотвори благо 3). Слѣдовательно, 
человѣкъ на ряду съ процессомъ его борьбы необходимо 
долженъ заботиться о насажденіи добродѣтелей: необходимъ 
полояштельный путь ведущій прямой стезей въ Горнее Оте­
чество. Работа здѣсь совершается одновременно двойная! 
разрушеніе и созиданіе, насажденіе и искорененіе, ибо по­
роки побѣждаются противоположными добродѣтелями и иско­
рененіе порока есть ничто иное, какъ насажденіе добродѣ­
тели, и совершается только подъ этимъ условіемъ. Земля 
сердца не остается и не можетъ остаться пустою, и поскольку 
добродѣтели входятъ во владѣніе его, постольку исторга­
ются пороки 4). Поэтому, является полная возможность сое­
диненія въ процессѣ религіозно-нравственнаго совершенства 
христіанина двухъ, ведущихъ къ этому совершенству, путей: 
полояштельнаго и отрицательнаго 5). Болѣе того, отрицатель­
ный моментъ аскетическаго дѣланія человѣка неразрывно— 
органически связанъ съ моментомъ полояштельнымъ и по­
лучаетъ настоящую свою силу и значимость въ духовной 
жизни именно вслѣдствіе преуспѣянія въ послѣднемъ, въ 
мѣру его дѣйствительнаго осуществленія6). Такимъ обра­
зомъ, потребность подвижничества, по взгляду отцовъ-аске- 
товъ, коренится въ глубинѣ природы падшаго человѣка и

Ѳ Іером. Ѳеодоръ. Аскетич. т з .  I. Кассіана—118 стр.
2) I. Лѣств. 19, 14.
3) Авва Дороѳ. п. 12, 143.
4) I. Кас. Соб. V, 23: Ис. Сир. 54 сл.; Авв. Дороѳ. П. II, 125,
5) Егі. Ѳ. Путь ко спасенію 266—267.

См. Заринъ. Аскетизмъ II ч. 307.



—  88 —

есть необходимое явленіе жизни на началахъ души по пре­
имуществу и въ интересахъ его нравственнаго усовершен­
ствованія 1).

Само собой теперь возникаетъ вопросъ о томъ, гдѣ искать 
подвижнику средствъ для борьбы съ такимъ многочислен­
нымъ и сильнымъ врагомъ (сильнымъ потому, что на сто­
ронѣ испорченной человѣческой природы съ ея страстями 
и пороками не малыми пособниками являются злые силы— 
демоны 2). Отвѣтомъ на это служитъ ученіе отцовъ-аскетовъ 
о природной способности человѣка къ добру и о благодати 
Божіей, какъ необходимомъ средствѣ спасенія. По ученію 
преп. Макарія Вел., человѣкъ имѣетъ въ себѣ для проявле­
нія духовной жизни нѣкоторое наличное количество тѣхъ 
силъ, которыя, бывъ сообщены ему Богомъ въ началѣ, послѣ 
грѣхопаденія не потеряли возможности направлять его къ 
добру. Несправедливо, говоритъ этотъ св. отецъ, иные утвер­
ждаютъ, что человѣкъ рѣшительно умеръ и вовсе не можетъ 
дѣлать добраго 3), ибо зло не совсѣмъ умертвило человѣка 4): 
въ немъ послѣ грѣхопаденія осталось видѣніе 5), остался и 
умъ, который живетъ, разсуждаетъ, имѣетъ волю 6), осталась 
въ человѣкѣ и свобода, какую Богъ далъ ему вначалѣ 7). 
Поэтому, продолжаетъ св. отецъ, въ разсужденіи рачитель­
ности къ добрымъ дѣламъ никто да не представляетъ въ 
предлогъ, что не въ силахъ онъ совершать дѣлъ, спасаю­
щихъ душу, потому что Богъ не повелѣваетъ рабамъ Сво­
имъ чего-либо невозможнаго, но явилъ столь преизобильную 
и богатую любовь и благость Божества, что каждому даетъ 
возможность, по волѣ его, сдѣлать что-либо доброе и никто 
изъ имѣющихъ рачительность не остается безъ возможности 
спастись 8). Такимъ образомъ, человѣкъ не утратилъ способ­
ности самоопредѣленія къ добру и злу.

Однако при всемъ пламенномъ желаніи и крѣпкой рѣши-

х) Іером. Ѳеодоръ, цит. м.
2) Ѳеод. Студ. Добр. IV, 314, 1; Мак. В. 26, 12; I. Кас. 1, 19, 20.
3) Сл. 46, 3; ср. I. Кас. XIII. Соб.
4) Тамъ же 12, 2.
5) Мак. Вел. 12, 8.
6) Мак. Вел. 26, 1.
7) Тамъ же 15, 38.
8) Тамъ же 343.



—  89 —

мости человѣкъ одними собственными силами не можетъ 
обезпечить себѣ успѣха въ борьбѣ со страстями. При помощи 
своей свободы онъ можетъ противиться діаволу, но не мо- 

-жетъ при этомъ имѣть власти не только надъ страстями и осво­
бодиться отъ нихъ, но—онъ не можетъ освободиться и отъ 
борьбы съ помыслами 1), ибо все-таки зло въ насъ дѣйствуетъ 
со всею силою и ощутительностію2 3). Грѣхъ такъ глубоко 
проникъ во все существо человѣка, что съ нимъ можно бо­
роться, можно его ослаблять и предотвращать его проявле­
нія въ дѣяніяхъ, но искоренить его собственною сплою не 
дано и невозможно человѣку: сіе можетъ быть совершено 
только Божіею силою 8). Здѣсь нужна помощь Божественная; 
нужна человѣку благодать Св. Духа, подаемая намъ ради 
заслугъ Сына Божія, которую для успѣха человѣкъ „обя­
занъ призыватьОбратценіе къ Богу зависитъ отъ насъ. 
Скорѣе и правымъ образомъ, говоритъ преп. Макарій Вел., 
обратимся къ Богу, взыскавъ Его помощи, а Онъ готовъ 
спасти насъ, потомучто ожидаетъ горячаго, по мѣрѣ силъ 
нашихъ устремленія къ Нему воли нашей. Хотя изъязвлена 
душа язвами постыдныхъ страстей, хотя ослѣплена грѣхов­
ною тьмою, однако имѣетъ волю возопить къ Іисусу и при­
зывать Его, чтобы пришелъ Онъ и сотворилъ душѣ вѣчное 
избавленіе. Слѣпой и кровоточивая не могли исцѣлиться 
собственными силами. Они могли только хотѣть исцѣленія и 
взывать къ Божественному человѣколюбію о помощи. Такъ 
если кто не приступитъ ко Господу но собственной волѣ и 
отъ всего произволенія не будетъ умолять Его съ несомнѣн­
ностію вѣры, то не получитъ онъ исцѣленія и отъ страстей 4 5), 
хотя бы онъ къ тому приложилъ и много усердія и МНОІ’О 
трудовъ6). Дѣланіе самого человѣка не можетъ принести 
достойныхъ плодовъ Господу, если человѣкъ ограничится 
однимъ своимъ дѣланіемъ, и не будетъ надѣяться пріять 
нѣчто иное, и если не повѣютъ на душу вѣтры Духа Свя-

>) Мак. Вел. 16, 1.
2) Тамъ же 3, 4.
3) Ефр. С. Добр. И, 436, 21.
4) Ефр. Сир. 20, 7—8.
5) I. Лѣст. 15, 25; 26, 34.



—  90 —

таго, не явится небесное облако, не снидетъ съ неба дождь 1), 
т.-е. не поможетъ ему Божественная благодать.

Божественная благодать однако тогда помогаетъ человѣку, 
когда Господь видитъ съ его стороны „произволеніе" и 
„доброе раченіе"; когда душа человѣка объявитъ истинную 
рѣшимость: и что бы ни было ей нанесено, среди тысячи 
искушеній, все претерпѣвая, она говоритъ: „если я умру, не 
оставлю Его (т.-е. Господа, въ угоду грѣху и врагу) 2). Эта 
рѣшимость найдетъ свое выраженіе въ томъ, что человѣкъ 
осудитъ преступность своихъ страстей и пороковъ, вознена­
видитъ ихъ и положитъ твердое основаніе своему враждеб­
ному отношенію ко грѣху. По словамъ Преосвященнаго Ѳео­
фана— возможность, основаніе, условіе всѣхъ внутреннихъ 
побѣдъ, есть первая побѣда надъ собою—въ переломѣ воли 
и въ преданіи себя Богу, съ непріязненнымъ отверженіемъ 
всего грѣховнаго. Здѣсь зарождается нелюбовь къ страст­
ности, ненависть, непріязнь, которая и есть военная духов­
ная сила и одна замѣняетъ собою всю рать. Гдѣ нѣтъ ея, 
тамъ безъ брани побѣда уже въ рукахъ врага; напротивъ 
того, гдѣ есть, тамъ побѣда уступаетъ намъ нерѣдко безъ 
брани. Отсюда видно, что какъ исходная точка положитель­
ной дѣятельности есть наше внутреннѣйшее, такъ оно же 
есть исходная точка и брани, только другою стороною. Та­
кимъ образомъ переломъ своей воли въ сторону добра и 
ненависть къ грѣховности страстей, ко всѣмъ своимъ поро­
камъ, ко всякимъ поводамъ къ нимъ—составляетъ одно изъ 
основныхъ условій для успѣха въ борьбѣ со страстями 3). 
Господь, говоритъ преп. Макарій Вел., видя такое произво­
леніе и доброе раченіе человѣка, творитъ съ нимъ Свою 
милость, избавляетъ его отъ враговъ его и отъ живущаго 
въ немъ грѣха, исполняя его Духомъ Святымъ 4).

Итакъ, побѣда надъ страстями должна совершаться при 
слѣдующихъ двухъ условіяхъ: со стороны человѣка — при 
его свободномъ произволеніи (выражающемся въ дѣятель­
номъ подвижничествѣ): со стороны Бога—въ исполненіи че-

1) Мак. Вел. 26, 19; ср. 27, 22; 26.
2) Путь ко спасенію, 267.
3) Ис. Сир. Добр. II, 732, 230.
4) Мак. Вел. 19, 1.



—  91 —

-ловѣка благодатію Св. Духа. Въ данномъ случаѣ воля чело- 
вѣческая есть какъ бы существенное условіе. Если нѣтъ 
воли, самъ Богъ ничего не дѣлаетъ, хотя и можетъ по сво­
бодѣ Своей. Посему, совершеніе дѣла Духомъ зависитъ отъ 
воли человѣка Д И доброе желаніе самого человѣка слу­
житъ уже какъ бы прнвязочнымъ пунктомъ для дѣйствія 
благодати, какъ внутренней силы, и въ добромъ желаніи 
открывается какъ бы мѣсто для сочетанія двухъ силъ: воли 
и силы благодати * 2).

Іеромонахъ Николай.

М У  «А І У І А

*) Тамъ же 37. 10.
2 ) Іером. Ѳеодоръ. Аскет. воззр. I. Кассіана 138.



Покаяніе въ церкви и покаяніе въ католичествѣ* * ) .
IV.

Покаяніе по латинскимъ пенитенціаламъ.

Кто провелъ нѣкоторое время за чтеніемъ древне-русскихъ 
покаянныхъ памятниковъ и непосредственно приступитъ къ 
чтенію латинскихъ произведеній того же ряда, тотъ не мо­
жетъ не замѣтить большой разницы между первыми и вто­
рыми по ихъ общему духу, по существенному идейному содер­
жанію, по взгляду на смыслъ и сущность самого покаянія. 
Проф. Н. С. Суворовъ указывалъ слѣдующія отличительныя 
черты латинскихъ пенитенціаловъ: предписаніе поститься на 
хлѣбѣ и водѣ въ теченіе нѣкотораго числа лѣтъ изъ общаго 
срока покаянія, назначеніе епитеміи духовнымъ лицамъ 
сообразно съ ихъ іерархическими степенями, покаяніе, соеди­
ненное съ изгнаніемъ изъ области, воспрещенія духовнымъ 
лицамъ супружескаго сожитія съ ихъ законными женами1). 
Но эти черты мало существенны. Гораздо важнѣе принци­
піальное отличіе латинскихъ пенитенціаловъ въ ихъ взгля­
дахъ на смыслъ покаянія и назначеніе епитимій.

Прежде всего, латинскіе пенитенціалы смотрятъ на каю­
щагося только какъ на виновнаго, который долженъ 
понести наказаніе, а не быть вылѣченъ отъ своего грѣ­
ховнаго недуга. Въ пенитенціалахъ постоянно говорится о 
преступленіи, о виновности, объ оскорбленіи Бога, которое 
нужно загладить. „Велика вина (сгітеп) прелюбодѣяніе и 
человѣкоубійство, но можно ее искупить (гесііті) покаяніемъ44

*) Оконч. см. марш. м. „Г. Ц .и
*) Слѣды западно - католическаго церковнаго права въ памятникахъ 

древне-русскаго права. Ярославль 1838 г., стр. 92.



93 —

(Роепііѳпііаіе Ѵіппіаі, § 12. 8. НО)1). „Велика вина ложная 
клятва, которую едва можно искупить или даже и совсѣмъ 
нельзя искупить; однако лучше каяться и не отчаиватьсяа 
(Роепіі. Ѵіппіаі § 22. 8. 112). „Велика вина душу погубить, 
но можетъ быть искуплена покаяніемъ, потому что нѣтъ 
вины, которую нельзя было бы искупить покаяніемъ, пока 
мы въ этомъ тѣлѣ* (Роепіі. Ѵіппіаі § 47. 8. 118). Каждый 
грѣхъ прежде всего называется преступленіемъ, виной. Грѣш­
никъ возбуждаетъ гнѣвъ Божій (Роепіі. РзешІо-Е^ЪегІі. 8. 326). 
Дѣло духовника сравнивается не только съ дѣломъ врача, 
примѣняющаго различныя цѣлительныя лѣкарства въ соот­
вѣтствіи съ разнообразіемъ болѣзней, но также и съ дѣломъ 
судьи, за разныя преступленія налагающаго различныя на­
казанія (Соггесіог Вигсііагсіі, сар. 183. 8. 667. Роепіі. Е&ЪегІі. 
8. 231). На исповѣди, слѣд., происходитъ судъ, гдѣ виновный 
получаетъ наказаніе за свои грѣхи (Роепіі. РзешІо-Е^ЪегІі, 
сар. 4. 8. 319). „Идея духовнаго врачеванія стушевывается 
предъ идеей суда; духовникъ не столько врачъ, сколько 
судья совѣсти вѣрующаго,—судья, который долженъ спра­
виться съ римскимъ кодексомъ, чтобы подвести тотъ или 
другой проступокъ подъ извѣстную статью. Отсюда и самая 
епитимія изъ врачебнаго пластыря, прилагаемаго къ ранѣ, 
превращается уже въ удовлетвореніе за грѣхи, присуждаемое 
духовнымъ судіею."2 *). Епитимія нужна для изглажденія 
грѣховъ (Роепіі. Весіае. 8. 220. Роепіі. Рзешіо-Котапшп. 8. 342). 
Латинскіе пенитенціалы часто повторяютъ, что епитимія 
должна быть назначена по качеству грѣха. Чѣмъ больше 
грѣхъ, тѣмъ болѣе наказаніе. „Должно знать, что сколько 
времени кто медлилъ во грѣхахъ, сообразно съ этимъ должно 
увеличивать ему покаяніе4*. (Роепіі. СгіШае. 8. 106. Роепіі. 
Сіпшпеапі. 88. 462—463. Роепіі. Кетепзе, сар. 2. 8. 498 и др.). 
„Пусть кается сообразно съ качествомъ грѣха" (Роепіі. Тііе- 
осіогі § 4. 8. 201). „Сообразно съ величиной грѣховъ до л ясно 
опредѣлять продолжительность покаянія11 (Роепіі. СоІитЪапі,

1) Латинскіе пенитенціалы цитируемъ по изданію ІЭг. Р. \Ѵ. Н. \Ѵа$8ег- 
зсЫеЬеп. Оіе Виззопіпип^еп сіег аЪепсІІапсІізсЪеп Кігсііе. Наііе 1851. Къ 
этому изданію относятся страницы, поставляемыя послѣ параграфовъ от­
дѣльныхъ пенитенціаловъ.

2) А. ІЛость инъ. Превосходство исповѣди православной предъ испо“
вѣдью іезуитскн-католической. Вѣра и Разумъ. 1887. т. 1, стр. 470.



— 94 —

сар. 1. 88. 353. 388). Если же и встрѣчаются въ нѣкоторыхъ 
пенитенціалахъ краткія главы „о качествѣ людей“, то это не 
значитъ, будто духовникъ долженъ каждаго врачевать гю 
его нравственному состоянію; нѣтъ, духовникъ долженъ обра­
тить вниманіе на качества лицъ исповѣдаюіцихся только для 
того, чтобы не наложить непомѣрнаго наказанія, какъ посту­
паютъ и благоразумные судьи при опредѣленіи судебной 
кары (Роепіі. Е^ЬегІі. 8. 231. Соггесіог Вигсііагсіі. 88. 667—668).

Въ пенитенціалахъ не мало мѣста удѣляется усмотрѣнію 
духовника или епископа (см. у Вассершлебена, стр. 110. 
152. 196. 198. 228. 241. 245. 272. 283. 307. 426. 452. 570. 571. 
634. 704. 727); однако наряду съ этимъ въ нѣкоторыхъ пени­
тенціалахъ напоминается духовнику, что вѣдь и Богъ не 
милостивъ только, но и справедливъ (Роепіі. Е^Ьегіі. 8. 231), 
а потому и духовникъ долженъ при назначеніи епитимій 
справляться съ пенитенціаломъ, чтобы не нарушить спра­
ведливости. „Священникамъ, которые вращаются въ выслу­
шиваніи исповѣди кающагося, необходимо знаніе каноновъ. 
Вѣдь все, что отпосится къ образу покаянія, должно опре­
дѣляться не благоразуміемъ только и благочестіемъ, но и 
справедливостью. Норма эта и можетъ быть взята изъ по­
каянныхъ правилъ14 (Роепіі. Месііоіапепзе. 8. 706). Вмѣстѣ съ 
рѣчью о цѣленіи душъ иногда говорится даже объ отмщеніи 
за грѣхи (Роепіі. Ві^оііапит. 8. 443). Кто согрѣшилъ тѣломъ, 
тотъ за это тѣломъ же долженъ и пострадать, понести на­
казаніе въ видѣ епитиміи, постовъ, стояній и молитвъ ко 
Господу (Роепіі. Е&ЪегІі. сар. 14. 8. 245. Роепіі. Сшптеапі. 8. 
464). Поэтому латинскія пенитенціалы не столько даютъ 
руководство къ познанію грѣховности человѣка и назначе­
нію приличествующаго врачеванія, сколько представляютъ 
кодексъ всевозможныхъ ецитимій, которыми исповѣдающій 
долженъ наказывать признавшихся въ своихъ преступленіяхъ 
грѣшниковъ. „Правила опредѣляютъ (Іахапі) покаяніе44—вы­
ражается Медіоланскій пенитенціалъ (ЛѴаззегзсЫеЪеп. 8. 704). 
За тяжкіе грѣхи можно назначить строгую епитимію, а если 
наказываемый грѣшникъ усумнится, то слѣдуетъ показать 
ему пенитенціалъ, который въ данномъ случаѣ разсматри­
вается, очевидно, какъ юридическій кодексъ наказаній (Роепіі. 
Месііоіапепзе 8. 704).

Если мы обратимъ вниманіе на самыя епитиміи, которыя



— 95 —

назначаются въ латинскихъ пенитенціалахъ, то мы увидимъ, 
что много епитимій такого рода, что онѣ возможны только 
при взглядѣ на покаяніе какъ на судъ и на еиитиміи какъ 
на наказанія. Мы встрѣчаемъ не мало такихъ епитимій, въ 
которыхъ совершенно нѣтъ врачующаго элемента и которыя 
по этому суть наказанія въ полномъ смыслѣ этого слова, 
подобныя наказаніямъ, опредѣляемымъ въ любомъ граждан­
скомъ уголовномъ кодексѣ. Весьма часто въ качествѣ епи­
тимій назначается изгнаніе изъ отечества. Покаявшійся дол­
женъ нести епитимію въ странствованіи (см. у Вассергале- 
бена, стр. 103. 104. 186. 412. 506. 570. 712. 713. 718). Мерзе- 
бургскій пенитенціалъ сравниваетъ несущаго подобную 
епитимію даже съ Каиномъ (Сар. 1. 8. 391). Иногда предпи­
сывается оставить все земное, идти въ монастырь и каяться 
тамъ до смерти (Роепіі. Тііеоіогі. 8. 191. Сап. Сге&огіі § 98. 
8. 71. Роепіі. Рзеисіо-Тііеосіогі, сар.4. 8. 570. Роепіі. Месііоіапепзе. 
8. 716). Убійца выдается родителямъ и они вольны дѣлать 
съ нимъ, что хотятъ14 (Сап. ЛѴаПісі, § 4. 8. 125). Иногда грѣш­
ника предписывается предавать гражданскому суду; напр., 
въ случаѣ убійства епископа или пресвитера (Роепіі. XXXV. 
Сарііиіогиш. I, 2. 8. 506. Роепіі. Рзеийо-Оте^огіі III, сар. 3. 
8. 538). Въ качествѣ епитиміи встрѣчаются и тѣлесныя нака­
занія. Бичеваніе назначается юнымъ и неразумнымъ (Роепіі. 
Рзеисіо-Е°фег1і, СіЬ. II, сар. 6. 8. 324). Въ нѣкоторыхъ случаяхъ 
(зі̂  Іогпісаііопет Гасіипі іпіег зетеіірзоз) мальчиковъ каноны 
рекомендуютъ просто сѣчь (Роепіі. XXXV Сарііиіогиш. X, 1, 
8. 512), опредѣляя иногда и количество ударовъ, напр. 200, 
за блудъ до законнаго супружества (Роепіі. Ѵі^ііапиш, сар. 
171. 8. 532. Роепіі. Кетепзе, § 19. 8. 502). Встрѣчаются въ 
пенитенціалахъ статьи, взятыя изъ варварскихъ кодексовъ, 
въ которыхъ за убійство епископа, князя или чиновника 
виновный приговаривается къ распятію. Это будто бы опре­
дѣлили какіе-то мудрые (Вассершлебенъ, стр. 140). За воров­
ство у тѣхъ же лицъ—штрафъ въ размѣрѣ семи служанокъ 
(8. 141). Кровь епископа оцѣнивается въ 50 служанокъ (Сап. 
НіЪегп. 2. 8. 142). Все это изрекается отъ лица нѣкоего собора 
(8упо(1из НіЬегпепзіз). .

Латинскіе ^пенитецціалы въ 'качествѣ епитимій, подобно 
восточнымъ номоканонамъ, назначаютъ и постъ, но въ нихъ 
ясно сказывается тенденція разсматривать постъ какъ нака-



—  96

заніе, а не какъ подвигъ, нужный единственно для нрав­
ственнаго исправленія грѣшника. Иногда эта тенденція выра­
жается и въ словахъ; напр., Роепіі. Кетепзе говоритъ: „пусть 
постящійся 15 дней распинаетъ свой желудокъ14 (§ 20 . 8. 502 ). 
Кто нарушитъ постъ, тотъ за одинъ день долженъ поститься 
десять (Роепіі. Ѵі^ііапит, сар. 76 . 8. 532). При тенденціи 
обращать постъ въ наказаніе становится естественнымъ, что 
латинскіе пенитенціалы назначаютъ жестокіе посты, которые 
дѣйствительно могли бы „распинать желудокъ44. Излюблен­
ная латинскими пенитенціалами форма поста, это—постъ на 
хлѣбѣ и водѣ въ теченіе нѣсколькихъ лѣтъ. Такая форма 
поста проходитъ положительно чрезъ всѣ латинскіе пени­
тенціалы и встрѣчается чуть-ли не въ каждой ихъ статьѣ. 
Предписывается также воздержаніе отъ мяса и вина или на 
извѣстный продолжительный—до 15 лѣтъ!—орокъ (Роепіі. 
Ѵіпіае, § 18 . 8. 112 . Роепіі. Тііеосіогі, § 19 . 8. 186 . Роепіі. Е^ЬегІі, 
сар. XI, § 4 . 8. 242 . Роепіі. Месііоіапепзе. 8. 723 . Роепіі. Рзеисіо- 
Вейае, сар. 2 . 8. 260 ), и л и  даже и на всю остальную жизнь 
(Роепіі. Месііоіапепзе. 8. 712). Къ этому добавляется еще воздер­
жаніе отъ брака, если кающійся въ него не вступалъ, а 
если онъ уже въ бракѣ,—опредѣляется срокъ, который дол­
жно провести безъ жены. Заповѣдуется ходить исключи­
тельно пѣшкомъ. „Жены не бери, конкубины не имѣй, оста­
вайся на всегда безъ брака. Никогда въ банѣ не мойся, на 
пирахъ радующихся никогда не сиди, оружіемъ никогда не 
пользуйся, развѣ только противъ язычниковъ44. (Роепіі. Ме­
сііоіапепзе. 88. 712 . 715 . Роепіі, Рзеікіо-Весіае, Сар. 2 . 8. 260 . 
Роепіі, Рзеисіо-Котапит, VIII, 10 . 8. 370 ). Такія формы поста 
и вообще епитимій возможны только при взглядѣ на епи- 
тимію, какъ на наказаніе. При наложеніи епитимій иногда 
рекомендуется нѣкоторая какъ - бы жестокость. Здѣсь не 
встрѣтимъ мы совѣта спросить кающагося, какая епитимія 
ему по силѣ и угодна. Медіоланскій пенитенціалъ совѣтуетъ 
духовнику перечислить покаявшемуся возможныя наказанія 
и добавить: „есть много и еще болѣе жестокихъ, которыя 
должно наложить на тебя по тяжести такого проступка44 
(8. 715) Жестокостью расправы съ грѣшниками латинскіе 
пенитенціалы прямо иногда хотятъ навести страхъ на дру­
гихъ, „чтобы другіе страхъ имѣли44 (Роепіі. Е^ЬегІі. Ргоіо^из. 
8. 233 . Соггесіог Вигсііаічіі, сар. 133 . 8. 669).



—  97 —

Столь строгая покаянная дисциплина, какой она является 
въ латинскихъ пенитенціалахъ, была, конечно, мало удобна 
на практикѣ, потомучто налагала непосильное бремя нака­
заній. Ясно чувствовалась необходимость смягчить покаянную 
дисциплину. Смягченіе, какъ мы видѣли, было сдѣлано и въ 
Церкви въ номоканонахъ Постниковскаго типа. Но совсѣмъ 
другаго рода были смягченія покаянной дисциплины въ ка­
толичествѣ именно въ силу взгляда на покаяніе какъ на 
актъ юридическаго характера. Если каждый грѣхъ требуетъ,, 
такъ сказать, отмщенія, то, очевидно, сложить или уменьшить 
епитимію нельзя,—будетъ нарушена правда Божія. Поэтому 
въ католичествѣ плодомъ смягченія покаянной дисциплины 
явилась система замѣны или выкупа (гесіетрііо) епитимій. 
Иногда епитиміи, налагаемыя по латинскимъ пенитенціаламът 
прямо и разсчитаны на то, что кающійся епитиміи нести не 
будетъ. Иногда епитиміи назначались столь продолжительныяу 
что онѣ были бы непонятны, если бы нельзя было ихъ замѣ­
нить: встрѣчается епитимія продолжительностью въ 50 лѣтъ 
(Сап. НіЪегп. 8. 142), а за симонію назначается даже сто­
лѣтняя епитимія (Негт. Іоз. Зсктііъ. Біе ВиззЫісІіег иіісі (ііе 
Виззсіізсірііп іег  КігсЬе. Маіпг 1883. 8. 149. Апт. 3). Какъ можно 
нести епитимію, которую все равно окончить не удается?

Латинскіе пенитенціалы и даютъ множество наставленій, 
какъ замѣнить ту или другую многолѣтнюю епитимію, какъ 
въ одинъ годъ исполнить семилѣтнюю епитимію. Хорошо» 
если кто можетъ исполнить епитимію такъ, какъ положена 
она въ пенитенціалѣ; если же не можетъ—а послѣ въ нѣко­
торыхъ пенитенціалахъ добавлено было: если и не желаетъ,— 
то можетъ замѣнить ее болѣе удобными для себя дѣлами- 
На произволеніе кающагося было предоставлено пести епи­
тимію согласно пенитенціалу или потому же пенитенціалу 
замѣнить ее чѣмъ-нибудь другимъ (ВсЪтііъ. Біе ВиззЫісІіег. 
8. 145). Продолжительный и изнурительный постъ на хлѣбѣ 
и водѣ можно замѣнить милостыней, чтеніемъ или пѣніемъ 
псалмовъ и молитвъ, поклонами, служеніемъ литургій, даже 
нанесеніемъ себѣ побоевъ, самобичеваніемъ. Былъ созданъ, 
по выраженію Шмитца, тарифъ таксъ для оцѣненныхъ покаян­
ныхъ подвиговъ (Біе ВиззЫісІіег. 8. 145). Вмѣсто подвига 
можно просто заплатить деньги, и была создана особая такса, 
за какой постъ сколько платить. Богатый платитъ дороже

ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ.



— 98 —

бѣдный дешевле. Обычная же цѣна—динарій за день поста, 
ва годъ 26 солидовъ. Оптомъ, такъ сказать, дешевле.

Можно также и нанять кого-либо одного или нѣсколькихъ 
лицъ поститься за себя и вообще исполнить все то, что въ 
качествѣ епитиміи долженъ исполнить самъ. Такимъ спобо- 
бомъ съ епитиміей можно раздѣлаться легко и скоро.

Нельзя думать, что всѣ подобныя наставленія въ пенитен­
ціалахъ что-нибудь рѣдкое или случайное. Нѣтъ эти наста­
вленія—существенная черта, проходящая чрезъ громадное 
большинство латинскихъ пенитенціаловъ и характеризующая 
ихъ принципіальные взгляды на смыслъ и сущность покаяніи 
и на значеніе епитимій. Наставленія о выкупѣ и замѣнѣ 
епитимій мы встрѣчаемъ въ слѣдующихъ пенитенціалахъ. Въ 
пенитенціалѣ Виніая этимъ наставленіямъ посвящены три 
параграфа—§§ 28. 35. 36 (88. 114. 116), одинъ параграфъ въ 
пенитенціалѣ Теодора (VII, 5. 8. 191), три главы (10—12) въ 
пенитенціалѣ Беды (88. 229 — 230), двѣ главы (13 и 14) въ 
пенитенціалѣ Эгберта. Въ пенитенціалѣ Псевдо-Беды встрѣ­
чаемъ такія надписанія главъ: гл. 41: о цѣнѣ выкупа, гл. 42: 
о цѣнѣ мѣсяца, гл. 43—45: о цѣнѣ года или дня, гл. 48: какъ 
деньгами, литургіями и псалмами можно выкупить (88. 
276—280). Первая глава Валицеллянскаго пенитенціала над­
писана: какъ можемъ покаяться за семь лѣтъ въ одинъ годъ. 
(8. 547). Пенитенціалъ Куммеана разсуждаетъ о родахъ по­
каянія, о богатомъ или могущественномъ, какъ могутъ выку­
пить свои грѣхи (88. 462—465). См. еще Пенитенціалъ Павдо- 
Эгберта, гл. 60—62 (88. 340—341), пенитенціалъ Сангерман­
скій (8. 348), Губертенскій глл. 9 и 24 (88. 278—380), Мер- 
зебургскій а гл. 110 (8. 402), Флоріаценскій гл. 50 (8. 425)} 
Вѣнскій Ъ (88. 495—496), Псевдо-Теодера (8. 622), Корректоръ 
Бурхарда, глл. 30. 50. 186—200 (88. 637. 642. 671—673).

Мы привели этотъ перечень для того, что-бы показать, какъ 
система выкупа проникаетъ большинство латинскихъ пени­
тенціаловъ. По взгляду этихъ пенитенціаловъ епитимія есть 
судебное взысканіе, наказаніе, которое можно замѣнить штра­
фомъ. Не хочешь поститься, — платись кошелькомъ. Нрав­
ственное же исправленіе кающейся личности отходитъ на 
задній планъ,—была бы соблюдена юридическая правда.

Хотя въ пенитенціалахъ и не указывается на самосѣченіе, 
какъ на замѣну покаянныхъ подвиговъ, но и самосѣченіе



—  99 —

или Яа&еііі йізсірііпа, эта уродливая форма покаянія,—поро­
жденіе того же ложнаго юридическаго взгляда на дѣло по­
каянія, которымъ проникнуты и всѣ латинскіе пенитенціалы. 
Изобрѣтателемъ дисциплины самосѣченія считаютъ Доми­
ника. По его ученію, одинъ годъ покаянія можно замѣнить 
300 ударовъ при-чтеніи 10 псалмовъ, а чтобы исполнить епи- 
тимію въ 100 лѣтъ, слѣдуетъ нанести себѣ 15,000 ударовъ 
при произнесеніи цѣлой псалтири. (Опять при большомъ 
количествѣ скидка!). Самъ Доминикъ настолько былъ спе­
ціалистомъ этого дѣла, что въ теченіе одной четыредесятницы, 
работая обѣими руками, успѣвалъ отбыть епитимію тысяче­
лѣтнюю, нанося себѣ по 3,750 ударовъ въ день, а всего 
150,000 (Н. А. Заозерскій. Номоканонъ Іоанна Постника, стр. 
72 прим. 2).

Католическій ученый Шмитцъ, вполнѣ сознавая весь вредъ 
подобныхъ покаянныхъ правилъ для нравственной жизни 
человѣка (Біе ВиззЫісЬег. 88. 572. 605), пытается однако за­
щищать римскіе пенитенціалы въ тѣсномъ смыслѣ слова. 
Выкупы, говоритъ онъ, спеціальная принадлежность англо­
саксонскихъ и германскихъ помѣстныхъ церквей; въ пени- 
теиціалахъ же римской вселенской церкви находятся инструк­
ціи, которыя предписываютъ священникамъ обращать тща­
тельное вниманіе на личныя качества кающагося и налагать 
соотвѣтствующія этимъ качествамъ каноническія наказанія, 
но въ нихъ нѣтъ и слѣда подробнаго изложенія общихъ 
правилъ выкупа. Напротивъ, въ римскимъ пенитенціалахъ 
даже постоянно повторяется опредѣленіе, что тотъ, кто чужіе 
грѣхи возметъ на себя или будетъ за плату поститься вмѣсто 
другаго, тотъ долженъ быть исключаемъ изъ церковнаго об­
щенія и недостоинъ называться христіаниномъ (Роепіі. Мег- 
зеЪиг&епзе а, сар. 44. 8. 396. Роепіі. ѴіпсіоЪопепзе, сар. 48. 8. 
420). ПенитенціалЬі Рабана Мавра и Галтигара не упоми­
наютъ о выкупахъ (Біе ВиззЫісІіег. 88. 223. 149). Но и въ 
римскихъ пенитенціалахъ есть задатки ученія о выкупѣ 
(МегзеЪиг^епзе а, сар. 110. 8.402), а главное, они проникнуты 
тѣмъ же юридическимъ жизнепониманіемъ, что и пенитен­
ціалы англо-саксонскіе и германскіе, да и эти послѣдніе вѣдь 
только въ болѣе рѣзкой формѣ выразили тѣ идеи, которые 
усвоены были отъ Рима. Наконецъ, римская церковь освя­
тила юридическій взглядъ на смыслѣ покаянія и на значеніе

7*



—  100 —

епитимій тѣмъ, что ввела его въ свою догматику и устано­
вила соотвѣтствующую покаянную практику. По католической 
догматикѣ въ исповѣди кающійся освобождается только отъ 
вѣчнаго наказанія за грѣхъ (сиіра еі роепа аеіегпа), но въ 
удовлетвореніе правды Божіей долженъ понесть временное 
наказаніе на землѣ или въ чистилищѣ (См. Іоаппез Реггопе. 
Ргаеіесйопез іііейо&ісае, ѵоі. VI. Тгасіаіиз сіе роепііепііа).

Тридентскій соборъ правиломъ 15 анаѳематствуетъ тѣхъ, 
кто отрицаетъ временное наказаніе за грѣхъ послѣ того какъ 
властью ключей снимается наказаніе. „Должны, постановилъ 
тотъ же соборъ, священники Господни налагать удовлетво­
ренія (ваЫзГасЦопез) по качеству преступленій и по способ­
ности кающихся... Пусть имѣютъ они предъ глазами, что 
удовлетвореніе, которое они налагаютъ, служитъ не только 
къ огражденію новой жизни и къ исцѣленію слабостей, но 
и къ изглажденію прежнихъ грѣховъ и наказанію за нихъ... 
Этого новаторы понять не хотятъ, учатъ, что самое лучшее 
покаяніе есть новая жизнь, такъ что уничтожаютъ всякій 
смыслъ и употребленіе удовлетворенія44 (Зеззіо XIV, сар. V II 
ай. йп.). Тяготѣющее надъ грѣшникомъ наказаніе церковная 
власть можетъ сложить, пользуясь заслугами Христа и свя­
тыхъ, при чемъ все это—дѣло лишь внѣшнее, нравственнаго 
обновленія не требуется, какъ не требуется его и съ пре­
ступника, освобождаемаго отъ тюремнаго заключенія по мани­
фесту. „Въ Церкви есть постоянная сокровищница изъ заслугъ 
Христа и святыхъ14 (Реггопе. Ргаеіесііопез Ніей. ѵоі. VII, рр. 
28 8С|Д.). Изъ этого какъ бы банка и даютъ латиняне испо­
вѣдникамъ индульгенціи, спасающія ихъ отъ необходимаго 
наказанія въ видѣ строгой епитиміи. Латинскіе пенитенціалы, 
считая епитимію наказаніемъ, стоятъ въ полномъ согласіи 
съ подготовленной ими ересью индульгенцій, этимъ ракомъ 
для вѣры и нравственности, по выраженію Овербека (Без­
спорныя преимущества православной каѳолической Церкви 
предъ всѣми другими христіанскими исповѣданіями. Хри­
стіанское Чтеніе, 1883, т. 1, стр. 63), а въ роепііепііаіе Сіѵі- 
іаіепзе это ученіе объ индульгенціяхъ и выражено въ довольно 
ясной и рѣшительной формѣ (сар. 147. 8. 704).

Нечего и говорить о томъ, что взгляды на епитиміи и по­
каяніе, хотя бы пенитенціаловъ англо-саксонскихъ и герман­
скихъ, какъ на судъ и наказаніе, которое можно замѣнить



-  101 —

или выкупить, эти взгляды освящены практикой латинства 
всѣхъ вѣковъ. Отпавшее отъ Церкви католичество „устано­
вило между Богомъ и человѣкомъ балансъ обязанностей и 
заслугъ; начало прикидывать на вѣсы грѣхи и молитвы, про­
ступки и искупительные подвиги, завело переводы съ одного 
человѣка на другаго, узаконило обмѣны мнимыхъ заслугъ; 
словомъ, оно перенесло въ святилище вѣры полный меха­
низмъ банкирскаго домаи (А. С. Хомяковъ. Нѣсколько словъ 
православнаго христіанина о западныхъ вѣроисповѣданіяхъ- 
Сочиненія богословскія, т. 2. Прага 1867, стр. 49). Въ то время 
какъ древне-русскіе духовники писали умилительныя поученія 
къ своимъ духовнымъ дѣтямъ, католики издавали „Таксы 
канцеляріи римской Церкви44. Такія таксы издавались много 
разъ: въ Римѣ въ 1514 г., въ Кельнѣ въ 1523, въ Парижѣ 
въ 1533, 1545 и 1564, въ  Виртембергѣ въ 1538, въ Венеціи 
въ 1584 и др. Конечно, нельзя безъ содроганія читать въ 
этихъ католическихъ „таксахъ14 такихъ, напр., параграфовъ. 
„Если двое сговорятся убить одного, получаютъ прощеніе 
за 134 лиры 14 сольдо44. „Желающій заблаговременно запа­
стись прощеніемъ за всякое случайное убійство, которое онъ 
можетъ сдѣлать въ будущемъ, платитъ 168 лиръ 15 сольдо44. 
„За убійство отца или матери или сестры слѣдуетъ уплатить 
для прощенія 17 лиръ 14 сольдо, 6 динарій44. „Отецъ и мать, 
задушившіе свое дитя по обоюдному согласію, уплачиваютъ 
26 лиръ 1 сольдо44. „Изувѣчившій клирика получаетъ про­
щеніе за 63 лиры и 14 сольдо44 1).

Въ настоящее время католики готовы всячески открещи­
ваться отъ подобныхъ „таксъ44 за самые тяжкіе грѣхи. Но 
вѣдь католическая покаянная практика и доселѣ идетъ все 
тѣмъ же путемъ, проложеннымъ въ обходъ добродѣтели, 
подвига и нравственнаго совершенствованія. Многія изъ  про­
явленій покаянія католическаго въ настоящее время могутъ 
служить лишь забавнымъ зрѣлищемъ для интернаціональной 
толпы туристовъ; однако вѣрующій въ папу католикъ и те­
перь еще надѣется получить спасеніе и прощеніе грѣховъ 
чрезъ индульгенціи. Вотъ что пишетъ проф. В. А. Керенскій,

х) Свѣдѣнія о католическихъ „таксахъ*4 можно находить въ Сборникѣ 
статей прот. Д. Ѳ. Касицына. Москва 1902, стр. 125— 135. 141— 158. 186—  
191. 196— 206.



—  102 —

наблюдавшій католическую жизнь въ вѣчномъ городѣ. „До­
селѣ рядомъ съ папой совершается торговля индульгенціями, 
совершается публично по многочисленнымъ храмамъ Рима. 
До какой безцеремонности доходитъ при этомъ римская куріяг 
можно судить по слѣдующимъ примѣрамъ. Посѣщая одну 
изъ наиболѣе извѣстныхъ въ Римѣ церквей — Сареііа запсіа 
запсіогит, помѣщающуюся недалеко отъ латеранскаго дворца, 
я увидѣлъ въ этой каппеллѣ довольно высокую лѣстницу, 
по которой лѣзли на колѣняхъ вѣрующіе и около лѣстницы 
большую толпу любопытствующихъ туристовъ, смотрящихъ 
на это странное на первый взглядъ явленіе. Мое недоумѣніе 
однакожъ разрѣшилось послѣ того, какъ я прочиталъ на­
клеенную недалеко отъ лѣстницы слѣдующую индульгенцію, 
напечатанную на латинскомъ, итальянскомъ, нѣмецкомъ и 
французскомъ языкахъ: „папа Левъ IX въ 850 году и Пас- 
халисъ въ 1100 г. обѣщаютъ прощеніе грѣховъ 9-ти лѣтъ 
за каждую изъ 28 ступеней этой лѣстницы, если только вѣ­
рующій съ приникновенной головой, сокрушеннымъ сердцемъ 
и воспоминаніями о страданіяхъ Іисуса Христа взойдетъ 
по этой лѣстницѣ*4... (Съ Запада. Очерки современной за­
падно-церковной жизни. Православный Собесѣдникъ. 1912, 
сентябрь, стр. 420—421).

Если бы мы на основаніи всего сказаннаго теперь же про­
изнесли рѣшительное сужденіе о взаимоотношеніи латин­
скихъ пенитенціаловъ и церковныхъ епитимійныхъ номока­
ноновъ, то мы ;сдѣлали-бы это преждевременно и были бы 
несправедливы. Дѣло въ томъ, что въ позднѣйшихъ церков­
ныхъ номоканонахъ встрѣчаются элементы, которые сгла­
живаютъ ихъ принципіальную противоположность латин­
скимъ пенитенціаламъ (См. проф. А. И. Алмазовъ. Канонарій 
монаха Іоанна, стр. 144—146). Вотъ почему намъ и должно 
разсмотрѣть и оцѣнить эти элементы юридическаго пониманія 
въ церковныхъ епитимійныхъ номоканонахъ.

У.

Уклоненія отъ каноническаго пониманія покаянія въ епити- 
тимійныхъ номоканонахъ.

„Представленіе древне - русскаго духовника объ епитиміи 
(слѣд., и о покаяніи) значительно расходилось со взглядомъ



—  103 —

на нее Церкви. Это средство духовнаго врачеванія онъ счи­
талъ актомъ юридическимъ, совершенно внѣшнимъ14 (С. Смир­
новъ. Древне-русскій духовникъ, стр. 81). Такое общее утвер­
жденіе несомнѣнно невѣрно, какъ это можно видѣть изъ 
сказаннаго у насъ выше о взглядахъ древне-русскихъ духов­
никовъ на покаяніе. Однако нельзя не признать, что въ 
нѣкоторыхъ номоканонахъ и другихъ памятникахъ церковной 
покаянной письменности встрѣчаются наставленія, разсуж­
денія и епитеміи, возможныя только при юридическомъ 
взглядѣ на все дѣло покаянія, на значеніе епитиміи, какъ 
судебнаго наказанія.

Такъ еп. Нифонтъ на вопросъ Иліи: „оже будутъ душе­
губцы и не имутъ законныхъ женъ, како держати имъ опи- 
темья?— не повелѣ, зане молоди; и паки оженятся и соста- 
рѣются, тоже, рече, дай опитемьѣ44 (Русская Историческая 
Библіотека, т. 6, столб. 59). Слѣд., епитимію можно перено­
сить съ молодости на старость. Тотъ же епископъ въ бесѣдѣ 
съ Кирикомъ позволялъ „женѣ мужу своему помочи терпѣти 
опитемьи или мужу женѣ44 (Р. И. Б. т. 6, столб. 50). Печерскіе 
иноки изъ любви другъ къ другу раздѣляли епитимію со­
грѣшившаго брата по трое или по четыре (С. Смирновъ. 
Древне-русскій духовникъ, стр. 82 прим. 3). Въ „ Златой Чѣпи44, 
рукоп. б-ки Троицкой Лавры № 214, говорится: „если грѣхъ 
будетъ тяжекъ, то совокупятся нань два или тріе и одолѣютъ 
емуа (С. Смирновъ. Матеріалы для исторіи древне - русской 
покаянной дисциплины, стр. 157). Въ одномъ весьма распро­
страненномъ по древне-русскимъ рукописямъ правилѣ прямо 
предписывается: „ Аще въ опитемьи будетъ кто, достоитъ всей 
семьи говѣти, помогая старѣйшему, аще дѣти или братья, 
добро есть44 (Смирновъ. Матеріалы, стр. 68). Въ греческомъ 
номоканонѣ, изданномъ Котельеромъ, есть даже такая статья 
(69): „если кто возметъ даръ, или іерей, или кто другой, 
чтобы совершить покаяніе и не сдѣлаетъ его своевременно, 
пусть совершаетъ покаяніе двойное44 (Ессіезіае Сгаесае Мопи- 
тепіа, і. 1, рр. 80—81). Сюда же можно отнести совѣтъ „ду­
ховному чаду на три части раздѣлити грѣхъ: первая часть 
премилостиваго Бога, вторая часть на попа, а третья часть 
на кающагося44 (Ркп. Волокол. б-ки № 560, л. 59 об. № 566, 
л. 103 об. и 478 об. Ягичъ. Зіагіпѳ, Ѵ‘І, 130). Иногда впро­
чемъ этотъ совѣтъ дополняется такъ: „коли исповѣдникъ



— 104 —

сохранитъ свою (часть) и потомъ іереи прибавитъ на него 
и вторую, третью" (Смирновъ. Матеріалы, стр. 165). Думается, 
нѣтъ особенной нужды доказывать, что всѣ подобныя явленія 
возможны лишь при внѣшне - юридическомъ пониманіи по­
каянія и епитимій.

Въ восточныхъ епитимійникахъ можно находить и харак­
терный для латинскихъ пенитенціаловъ „ постъ на хлѣбѣ и 
водѣ". Проф. А. С. Павловъ указалъ въ Котельеровскомъ 
номоканонѣ шесть разъ формулу: покается на хлѣбѣ и водѣ 
(Ст. 159. 162. 168. 169. 170. 171) и четыре подобныхъ же 
формулы въ епитимійныхъ правилахъ, изданныхъ Питрою 
(Мнимые слѣды.... Чтенія въ Общ. Люб. Дух. Просв., стр. 707). 
Четыре раза встрѣтили мы эту же формулу въ епитимійни­
кахъ, изданныхъ проф. А. И. Алмазовымъ (Тайная исповѣдь, 
III, стр. 38. 147. 162) и до девяти разъ въ „Матеріалахъ" 
проф. С. И. Смирнова (стр. 53. 54. 101. 242—243).

Въ „правилѣ святыхъ о епитимяхъ" по ркп. сборнику 
XVI вѣка Волоколамской библіотеки № 560 встрѣчается даже 
такая „епитимія": „а носъ урѣзати имъ" (Алмазовъ. III, 
стр. 283).

Можно находить въ восточныхъ епитимійникахъ и нѣко­
торые виды выкуповъ или замѣны епитимій. Въ правилѣ 
Халкидонскаго собора по Сборнику XIV—XV вѣка Кирило- 
Бѣлозерскаго монастыря читаемъ: „аще кто алкати не можетъ 
да испоетъ псалмовъ 47; аще-ли не умѣетъ, да дастъ Сребре­
ницѣ; аще ли не имать цаты, отъ брашна еже имать да 
дастъ" (Смирновъ. Матеріалы, стр. 243). Но особенно часто 
встрѣчается позволеніе замѣнять епитимію служеніемъ ли­
тургій. Въ Котельеровскомъ номоканонѣ читаемъ (ст. 323): 
„о всякихъ грѣхахъ литургіи, вѣнецъ небесный, прощеніе 
всѣхъ грѣховъ и разрѣшеніе паденій, надежда вѣчной жизни 
и блаженны живущіе и дѣлающіе ихъ" (Ессі. &г. топит. 1. 1. 
р. 128). Е сть в ъ  этомъ номоканонѣ и еще нѣсколько статей, 
одобряющихъ служеніе литургій для искупленія грѣха (См. 
ст. 268. 279. 438. рр. 116. 118. 139). Въ ркп. Кормчей Румян- 
цовскаго Музея № 233 есть „защовѣдь и уставы святыхъ 
отецъ 300 и 18, иже въ Никеи“ (л. 332). Въ этой статьѣ, 
писанной польско - русскимъ языкомъ, читаемъ: „Буди вѣ­
домо... избавятъ отъ грѣховъ 10 литургій за 4 мѣсяца поста, 
за 8 мѣсяцевъ поста 20 литургій, за 12 мѣсяцевъ поста, т.-е.



—  105 —

за годъ, 30 литургій, 15 псалтирь, за псалтирь 5 сребреникъ, 
за литургію 2 динара... за 12 дней поста едина литургія, за 
день поста 56 „Отченашъ44 или 200 метаній, глаголя: Господи^ 
Іисусе Христе Боже нашъ помилуй насъ. Псалтирь 10 за 
лѣто поста, псалтирь за 2 литургіи44 (Смирновъ. Матеріалы, 
стр. 159). Подобныя же наставленія съ той же самой расцѣн­
кой поста и литургій встрѣчаемъ въ ркп. требникѣ XV* вѣка 
Софійской библіотеки № 838 (Алмазовъ, III, стр. 136), въ ркп. 
Синодальной библіотеки № 153 (Смирновъ, Матеріалы, стр. 31), 
въ „Златой Чѣпи“ ХУІ в. б-ки Троицкой Лавры № 214 и въ 
Каноникѣ ХУІ в. той же Лавры № 365, въ Серпуховскомъ 
сборникѣ 1645 года (С. Смирновъ. Матеріалы, стр. 157. 158. 
164), въ сборникѣ Синодальной библіотеки № 321, л. 266 об. 
(Горскій и Невоструевъ. Описаніе славянскихъ рукописей, 
II, 3. Москва 1862, стр. 625), въ ркп. Волоколамской библіо­
теки № 566 л. 481 и № 576 л. 260 об., въ епитимійникѣ 
Григоровича (Русск. Историч. Библіотека, т. 6, столб. 44 прим.), 
въ „Заповѣди и уставѣ святыхъ отецъ 318й, изд. Ягичемъ 
(Зіагіпе, УІ, 129). Приведенный нами перечень извѣстныхъ 
намъ правилъ о замѣнѣ епитимій служеніемъ литургій по­
казываетъ, что правила эти были довольно распространенны. 
Вмѣсто года поста можно отслужить 30 литургій, за другой 
годъ еще 30 литургій. „Тако росчести могутъ съ молящимися14 
— прибавляютъ нѣкоторые памятники (Ркп. Волокол. б-ки 
№ 576 л. 260 об. Алмазовъ. III, стр, 136. Смирновъ. Мате­
ріалы, стр. 31).

Нельзя не видѣть, что приведенныя нами свидѣтельства 
совершенно противорѣчатъ выше нами разсмотрѣннымъ прин­
ципіальнымъ взглядамъ восточныхъ и, въ частности, древне­
русскихъ номоканоновъ на сущность покаянія, какъ цѣленія 
болящей совѣсти.

Необходимо замѣтить, что не слѣдуетъ прежде всего пере­
оцѣнивать значенія подобныхъ свидѣтельствъ. Ихъ сравни­
тельно очень немного. Относительно, напр., поста на хлѣбѣ 
и водѣ можно согласиться съ проф. Суворовымъ, что, не­
смотря на приведенныя проф. Павловымъ свидѣтельства, 
его положеніе, будто формула „на хлѣбѣ и водѣ44, говоря 
вообще, неизвѣстна восточнымъ номоканонамъ, остается во 
всей силѣ. Если о западныхъ пенитёнціалахъ говорится, что 
имъ свойственна эта формула, то это значитъ, что не нужно



—  106 —

отыскивать въ нихъ, такъ сказать, днемъ съ огнемъ эту фор­
мулу и считать, сколько разъ употреблена она, потомучто 
на каждой страницѣ и чуть не на каждой строкѣ она сама 
собою бросается въ глаза (Къ вопросу о западномъ вліяніи, 
стр. 35. Слѣды западно-католическаго вліянія, стр. 12 прим. 17). 
Немногія разсѣянныя въ кучѣ рукописей строки не мѣняютъ 
общаго идейнаго духа восточныхъ епитимійныхъ номокано­
новъ, по которому покаяніе и епитимія—врачевство. Приве­
денныя нами выраженія съ оттѣнкомъ юридическаго пони­
манія покаянія стоятъ въ восточныхъ номоканонахъ какъ 
что-то чуждое, откуда то со внѣ навѣянное.

Дѣйствительно, отчасти мы можемъ видѣть здѣсь отголо­
сокъ все того же латинства. Извѣстенъ фактъ сношеній бол­
гарской церкви съ Римомъ во второй половинѣ IX вѣка, 
когда болгары обращались къ папѣ Николаю I между про­
чимъ съ просьбой прислать имъ руководственную книгу для 
наложенія покаянія, и папа такую книгу прислалъ (См. Кез- 
ропза асі сопзиііа Виі^агогиш. 75. Мі^пе, Раігоіо^іае сигзиз 
сотріеіиз, зегіез Іаііпа, і. 119, соі. 1008). Послѣ полемики профф 
Суворова и Павлова по вопросу о западномъ вліяніи на древне­
русское право можно считать установленнымъ, что въ глу­
бокой древности былъ въ сокращеніи переведенъ на славян­
скій языкъ Мерзебургскій пенитенціалъ и надписанъ „запо­
вѣдь святыхъ отецъ “. Открытая Гейтлеромъ въ глаголической 
ркц. X вѣка на Синаѣ эта заповѣдь впервые издана въ 
1882 г., а новое изданіе сдѣлано проф. Бенешевичемъ въ 
1908 г. Эта латинскаго происхожденія „заповѣдь14 вошла въ 
древне-болгарскія кормчій, изъ которыхъ одна — Устюжская 
XIII в. хранится въ Румянцовскомъ Музеѣ (Ркп. № 230 
лл. 106—108), другая—Іоасафовская въ библіотекѣ Московской 
Духовной Академіи (№ 54 лл. 83—85). „Заповѣдь44 сохраняетъ 
всѣ типцчныя черты латинскихъ пенитенціаловъ съ ихъ юри­
дическимъ идейнымъ содержаніемъ. Но не мѣшаетъ замѣтить, 
что переведенъ былъ именно Мерзебургскій пенитенціалъ, 
т.-е. лучшій сравнительно съ другими, менѣе проникнутый 
юридическимъ пониманіемъ покаянія, а потому и не особенно 
рѣзавшій слухъ людей, о покаяніи мыслившихъ по церков­
ному. Такъ или иначе „заповѣдь святыхъ отецъ44 несомнѣнно 
вліяла на составъ нашихъ славянскихъ епитимійниковъ, а 
можетъ быть даже и на греческіе номоканоны. Проф. А. С.



— 107 —

Павловъ указывалъ греческія правила, соотвѣтствующія пер­
вому и второму параграфамъ пенитенціала и поставилъ во­
просъ, что оригиналъ и что переводъ. Самъ Павловъ ориги­
нальнымъ считалъ текстъ греческій (Чтенія въ Обществѣ 
любит. дух. просв.. стр. 709—710), но съ этимъ не соглашался 
проф. Суворовъ (Къ вопросу о западномъ вліяніи, стр. 78— 
82). Проф. Заозерскій съ точки зрѣнія древности отдаетъ 
безспорное преимущество тексту латинскому (Номоканонъ 
Іоанна Постника, стр. 78).Въ славянскихъ памятникахъ слѣды 
„Заповѣди святыхъ отецъ14 болѣе извѣстны. 13 правилъ изъ 
нея внесены въ извѣстную въ древне-русской письменности 
статью: „Заповѣдь святыхъ отецъ ко исповѣдающимся сыномъ 
и дщеремъ44 (О ней см. у Смирнова. Матеріалы, стр. 112 слл. 
383 слл.). Отдѣльныя правила „заповѣди44 тоже встрѣчаются 
въ славянскихъ епитимійникахъ (См. Суворовъ. Слѣды..., 
стр. 167, прим. 266).

Проф. Н. А. Заозерскій предполагаетъ, что эта латинская 
„заповѣдь44, помѣщенная въ древне-славянскихъ кормчихъ, 
вытѣснила оттуда предисловіе Іоанна Схоластика къ его своду 
въ 50 титуловъ, а въ этомъ предисловіи ярко выраженъ пра­
вославный взглядъ на покаяніе и на значеніе епитимій. „Уче­
ники и апостолы Великаго Бога и Спаса нашего Іисуса Христа, 
читаемъ мы въ этомъ предисловіи, а также и Церкви Его 
святой архіереи и учители не полагали, что согрѣшившихъ 
должно подвергать истязаніямъ, какъ это предписываютъ 
гражданскіе законы, ибо это казалось имъ занятіемъ пошлымъ 
и весьма нерадивымъ. Къ заблуждающимся и уклоняющимся 
отъ праваго пути устремлялись, какъ добрый пастырь, безъ 
всякаго замедленія.... что было только разстроено и попорчено 
укрѣпляя и исправляя нѣкоторыми смягчающими врачев- 
ствами и связывая разумными запрещеніями и такимъ обра­
зомъ благодатію и содѣйствіемъ Духа болящихъ возвращали 
въ первоначальное здоровье состояніе44 (Номоканонъ Іоанна 
Постника. Предисловіе, стр. 82—83). Исчезновеніе изъ корм­
чей этого прекраснаго предисловія съ его истиннымъ взглядомъ 
на покаяніе—результатъ замѣтнаго и печальнаго вліянія на 
Русь латинства съ его юридическими понятіями.

Латинское вліяніе на Русь несомнѣнно и исторически. Еще 
въ XI столѣтіи преп. Ѳеодосій Печерскій въ „словѣ о вѣрѣ 
крестьянской и латинской44 печалуется, что „русская земля



—  108 —

исполнена варяговъ*, „что по всей земли варязи суть* и трудно 
уберечься отъ латинскаго зловѣрія, „межи тѣхъ живуще въ 
-единомъ мѣстѣ44. Изъ „въ пратаніяи Иліи видно, что въ 
XII вѣкѣ носили „къ варяжьскому попу дѣти на молитву11, 
й еп. Нифонтъ назначаетъ за это шестинедѣльную епитимію, 
„занеже акы двовѣрци суть* (Русская Историческая Библіо­
тека, т. 6, столб. 60). Разными путями латинскіе юридическіе 
взгляды на покаяніе могли усвоиваться и на Руси и прони­
кать въ епитимійные номоканоны. Когда же школьная дог­
матика стала подъ вліяніе католичества непосредственное, 
тогда взгляды католическіе на покаяніе и на епитиміи по­
явились и въ богословскихъ сочиненіяхъ, которые принизили 
древне-русскіе чисто-православные взгляды на эти предметы. 
Вѣдь Ѳеофанъ Прокоповичъ, несомнѣнно подъ вліяніемъ ка­
толическихъ догматикъ, съ которыми полемизируетъ, гово­
ритъ, разсуждая о покаяніи, что епитиміи налагаются, хотя 
и не для удовлетворенія Богу за грѣхъ, но все же между 
прочимъ для примѣра и устрашенія другихъ (Сіігізиапаѳ 
огИюйохае ТЬеоІо^іао ѵоі. III. Бірвіае 1793. р. 702).Отсюда мнѣніе, 
будто „епитиміи, какъ наказанія церковныя, поражая однихъ 
грѣшниковъ, вразумляютъ и устрашаютъ другихъ44, внесено 
въ анонимную полемическую статью: „объ епитиміяхъ и такъ 
называемыхъ индульгенціяхъ* (Христіанское Чтеніе. 1852, 
ъ. 1, стр. 415). Въ „напоминаніи священнику объ обязанно­
стяхъ его при совершеніи таинства покаянія14 (Еп. Платона. 
Кострома 1859)—читаемъ такое опредѣленіе епитиміи: „Епи- 
тимія вообще означаетъ понесеніе чего-либо скорбнаго и не­
пріятнаго и совершеніе какого - либо дѣла для исправленія 
жизни и заглажденія вины* (стр. 189). „Епитимія есть или 
видъ взысканія духовнаго для исправленія грѣшника или 
видъ врачевства духовнаго для увраченія язвъ души* (стр„ 
193). Опредѣленія совершенно чуждыя духу Православной 
Церкви, православнымъ епитимійникахъ. Древне-русскіе ду­
ховники, незнавшіе епитиміи, какъ наказанія, вмѣстѣ съ преп. 
Ѳеодоромъ Студитомъ говорившіе о томъ, что епитимію должно 
принимать съ радостью, а не какъ что-либо „скорбное и не­
пріятное*,—лучше понимали покаяніе, нежели еп. Платонъ. 
Но кто виноватъ, что некнижные древне-русскіе духовники 
лучше понимали покаяніе, нежели ученый епископъ 19-го вѣка? 
Виновато католичество, поработившее духовную школу, чрезъ



—  109 —

которую и проникаетъ въ сознаніе членовъ Церкви, принижая 
у нихъ высоту христіанскаго идеала покаянія и низводя 
покаяніе на уровень гражданскаго суда съ его механиче­
скими наказаніями виновныхъ.

Впрочемъ, мы не склонны все дурное въ восточныхъ епи­
тимійныхъ номоканонахъ и вообще у представителей Церкви 
объяснять исключительно однимъ католическимъ вліяніемъ. 
Нѣкоторый юридическій оттѣнокъ въ пониманіи покаянія 
могъ появиться у церковныхъ авторовъ и самостоятельно. 
Христіанство есть совершенно новая жизнь. Церковь—обще­
ство надъ-соціальное; она живетъ по особымъ духовнымъ 
благодатнымъ, а не по гражданскимъ - юридическимъ зако­
намъ (объ этомъ у Л. А. Тихомірова. Личность, общество и 
Церковь. Москва, 1904, стр. 36 и слл.). Конечно, не всѣ люди 
и не всегда способны удержаться на высотѣ церковнаго 
жизнепониманія. Обращаясь больше въ жизни естественной 
съ ея внѣшними юридическими искусственными нормами,, 
люди настолько проникаются этимъ юридическимъ духомъ, 
что часто готовы бываютъ тѣ же юридическія нормы пере­
носить и въ церковную жизнь. Это печальное явленіе, къ 
сожалѣнію, самое обыкновенное. Понять сущность церковной 
благодатной жизни часто не могутъ люди даже и считающіе 
себя просвѣщенными и высоко-культурными. Неужели-же 
можно требовать и даже ожидать, чтобы полуграмотные ду­
ховники XII—XVI вѣковъ никогда не принижали церков­
ныхъ идеаловъ? А вѣдь слѣды юридическаго пониманія 
покаянія можно наблюдать именно въ номоканонахъ сомни­
тельнаго качества, вродѣ Котельеровскаго, о которомъ проф. 
А. С. Павловъ писалъ: „судя по странностямъ, чтобы не 
сказать нелѣпостямъ, которыя встрѣчаются въ немъ довольно 
часто, можно догадываться, что онъ составленъ какимъ-ни­
будь малограмотнымъ духовникомъ XII вѣка, въ эпоху край­
няго упадка церковнаго законовѣдѣнія въ Греціи“ (Номо­
канонъ при Большомъ Требникѣ, стр. 26—27),—въ родныхъ 
ему „Зинаряхъ“, составлявшихся въ средѣ благочестивыхъ, 
но малообразованныхъ духовниковъ. Въ древнее время почти 
у каждаго духовника былъ свой „номоканунъ“. Происхож­
деніе этихъ „номоканоновъ “ проф. Ягичъ описываетъ такъ: 
„книголюбивый попъ записывалъ для себя нужныя мѣста, 
или же то, что, онъ думалъ, ему нужно11 (Зіагіпе. VI, стр. 112).



—  110 —

Вполнѣ понятно, что „въ сборники церковныхъ правилъ 
весьма рано проникли уставы, которые не основывались на 
православной наукѣ Церкви. Церковь по этому запрещала 
ихъ, помѣщая между ложными книгами или апокрифами, 
также „худыми номоканунцами44 (Зіагіпе УІ, 113). Древнѣй­
шій списокъ „отреченныхъ книгъ41 свидѣтельствуетъ: „суть 
же ложная писанія, яко худыи си номоканоньци у поповъ 
по молитвенникомъ14 (В. А. Яковлевъ. Къ литературной исто­
ріи древне-русскихъ сборниковъ. Опытъ изслѣдованія „Изма- 
рагда44. Одесса 1893, стр. 146 прим. 122). Изъ „въпрашаній44 
Кирика видно, что Кирикъ—„одинъ изъ сонма тѣхъ мало­
грамотныхъ поповъ, въ средѣ которыхъ и обращались всѣ 
худые номоканунцы44 (А. С. Павловъ. О сочиненіяхъ, при­
писываемыхъ русскому митрополиту Георгію. Православное 
Обозрѣніе. 1881, т. I, стр. 347)—нерѣдко вычитываетъ пра­
вила изъ такихъ книгъ, которыя, по мнѣнію православнаго 
епископа, „годиться сжечи“ (Русская Историческая Библіо­
тека, т. 6, стлб. 44). Когда Кирикъ вычитывалъ правила, гдѣ 
епитимія понимается юридически, такъ что ее можно замѣ­
нить, то Нифонтъ такихъ правилъ неодобрялъ. Кирикъ про­
читалъ, „како опитемьи избавляютъ 10 литургіи за 4 мѣся­
цы, а 20 за 8, а 30 за лѣто44. Нифонтъ резонно замѣтилъ: 
„и что си написано, царь бы али иніи богатіи согрѣшающе 
даяли за ся служити, а сами не трудяче ни мало. Неугодно44. 
(Русск. Историч. Библіотека, т. 6. стлб. 44). Въ довольно 
распространенномъ „правилѣ “читаемъ вопросъ: „Се глаголютъ 
нѣціи и расчитаютъ на лѣто, 10 службъ за 4 мѣсаца, а 
поститься и покланяться не заповѣдаютъ, и отъ мясъ и млека 
и отъ питья не бранятъ, а 30 службъ за годъ чтутъ44. На 
этотъ вопросъ данъ такой отвѣтъ: „Се отинудь зло есть: то 
князь бы или богатый согрѣша много давали бы на урочныя 
службы, а сами ся не трудя, ни оста зла и неправды, тако 
быша и во ересь вошли, послушай учители злыхъ, чреву 
работа, а не Богу. Иже бо тако учатъ, то лестьцы суть и 
блазнители, а не учители. Имже кто тѣломъ согрѣшилъ, 
тѣмъ и да потрудится44 (Смирновъ. Матеріалы, стр. 73). Изъ 
„заповѣди святыхъ отецъ44 въ древне-русскихъ епитимій- 
никахъ можетъ быть наибольшимъ распространеніемъ поль­
зовалось правило, запрещающее постъ по найму: „аще кто 
возьметъ мзду, хотя зань поститися, толико же за ся постится,



—  111 —

а еже взялъ то раздати нищимъ; аще-ли не дастъ нищимъ, 
за то осужденъ будетъ, яко чужи грѣхи вземлетъ и нелѣпо 
есть; да не именуется рабъ Христовъ44 (Ркп. Волоколамской 
библіотеки № 566, л. 125 об. С. Смирновъ. Матеріалы, стр. 52).

Слѣды юридическаго пониманія покаянія и епитимій слѣ­
дуетъ отмѣчать съ исторической точки зрѣнія, но нельзя о 
восточныхъ епитимійныхъ номоканонахъ судить по „худымъ 
номоканунцамъ44, которые осуждала сама Церковь; этихъ 
номоканунцевъ можно и не принимать во вниманіе при 
характеристикѣ принципіальныхъ взглядовъ на смыслъ пока­
янія по сознанію людей церковныхъ. Церковная психологія 
покаянія все время оставалась тою, какъ опредѣлили ее 
основоположительные каноническіе епитимійники. Духовни­
ки—„потаковники" или корыстолюбцы и въ церкви извра­
щали истинное пониманіе покаянія, приближая его къ ла­
тинскому, но Православная Церковь никогда не принижала 
своего высокаго и чистаго ученія о покаяніи. Константи­
нопольский патріархъ Іеремія писалъ протестантскимъ бого 
словамъ, что Церковь Православная признаетъ только тѣ 
епитищи, которыя возлагаются служителями ея, какъ лѣкар­
ства. Если же онѣ употребляются не такъ, какъ предписали 
употреблять и сами употребляли ихъ въ началѣ отцы, для 
уврачеванія только грѣха, въ такомъ случаѣ и мы ихъ 
отвергаемъ, тогда и мы признаемъ ихъ тщетными и безче­
стными и утверждаемъ, что такими, безспорно, и должно 
ихъ признавать44 (Христіанское чтеніе. 1842, т. I, стр. 243—244).

Всякая попытка подчеркнуть на почвѣ православія юри­
дическій и дисциплинарный характеръ покаянія должна быть 
признана неудачной. Проф. Н. А. Заозерскій пишетъ: „съ 
одной стороны, епитимія есть несомнѣнно дисциплинарное 
наказаніе—прямое послѣдствіе грѣха. Грѣхъ удаляетъ чело­
вѣка отъ Бога: какъ же можетъ согрѣшившій тяжкимъ грѣ­
хомъ приступить къ общенію съ Богомъ въ таинствѣ при­
чащенія? Нѣтъ грѣха больше какъ недостойное причащеніе 
св. Таинъ. Посему каждая епитимія есть запрещеніе на 
какое-либо время причащенія св. Таинъ... Удержаніе или 
запрещеніе причащенія было прямо лишеніемъ права—нака­
заніемъ44 (Номоканонъ Іоанна Постника, стр. 61). Прежде 
всего, въ этихъ разсужденіяхъ есть нѣкоторое противорѣчіе. 
Объ епитиміи говорится, что она есть и дисциплинарное



—  112 —

наказаніе, и прямое послѣдствіе грѣха. Совмѣстимы ли эти 
понятія? Бываетъ ли дисциплинарное взысканіе прямымъ 
послѣдствіемъ проступка. Изъ шалости школьника еще ничуть 
не вытекаетъ, что онъ долженъ стоять въ углу или остаться 
„безъ обѣда44. Изъ воровства или убійства тоже никакъ не 
получается тюремнаго заключенія. Епитимія же есть именно 
прямое, а не искусственное, какъ всѣ дисциплинарныя взы­
сканія, послѣдствіе грѣха. Затѣмъ, можно-ли епитимію на­
звать лишеніемъ права? Наказаніе есть именно лише­
ніе права. Преступникъ, хотя и совершилъ преступленіе, 
все же имѣетъ право пользоваться свободою, но его, по 
искусственно созданнымъ законамъ, насильно лишаютъ этого 
права. Совсѣмъ другое при покаяніи. Согрѣшившій теряетъ 
право, а его насильно этого права не лишаютъ. Если 
человѣкъ самъ не можетъ чѣмъ-нибудь пользоваться, то 
это лишеніе нельзя назвать наказаніемъ. Разница между 
епитиміей и наказаніемъ именно та, что епитимія есть 
прямое послѣдствіе грѣха, а дисциплинарное взысканіе— 
послѣдствіе непремѣнно искусственное. Церковь выше юри­
дической условности и искусственности. Кромѣ того, трудно 
въ одномъ понятіи епитиміи объединить и наказаніе и вра- 
чевство. Наказаніе не врачуетъ. Вотъ почему лучшее отвер­
гать за епитиміей значеніе дисциплинарнаго взысканія, тѣмъ 
болѣе что нигдѣ въ церковныхъ каноническихъ правилахъ 
и вообще въ епитимійной литературѣ епитимія дисципли­
нарнаго характера не имѣетъ. Привнесеніе же юридическаго 
дисциплинарнаго элемента въ ученіе о покаяніи можетъ 
приводить къ совершенно страннымъ послѣдствіямъ.

Католичество юридическое представленіе покаянія внесло 
въ свою догматику и практику. Въ Православной Церкви 
грѣшатъ юридическимъ пониманіемъ покаянія отдѣльныя 
лица, Церковь же пребываетъ свята и непорочна. Въ като­
личествѣ грѣшитъ все общество и только отдѣльныя лица 
возвышаются надъ церковными заблужденіями.

Въ православной Церкви покаяніе—врачебница, изъ кото­
рой люди выходятъ со свѣтлымъ, озареннымъ надеждой, 
лицомъ, потому что въ рукахъ они несутъ лѣкарства для 
уврачеванія ихъ тяжелыхъ и гнетущихъ совѣсть грѣховныхъ 
недуговъ. Въ католичествѣ покаяніе—судилище, изъ кото-



— 113 —

раго обвиненные и приговоренные къ тяжелымъ наказаніямъ 
преступники выходятъ мрачные и подавленные безпощад-І 
ностью правосудія. Хорошо еще, что отъ наказанія можно 
откупиться; иначе нѣтъ надежды на спасеніе, потому что 
вполнѣ удовлетворить разгнѣваннаго Господина невозможно. 
Такая существенная разница въ психологіи покаянія церков­
наго и католическаго весьма характерна для вообще религіоз­
ной психологіи члена Церкви и члена католическаго обще­
ства. Св. Григорій Богословъ знаетъ три типа религіозно­
нравственной жизни: рабовъ, наемниковъ и сыновей. „Если 
ты рабъ, пишетъ св. отецъ, бойся побоевъ. Если наемникъ, 
одно имѣй въ виду: ^получить. Если стоишь выще раба и 
наемника, даже сынъ,—стыдись Бога, какъ Отца; дѣлай до­
бро, потому что хорошо повиноваться отцу. Хотя-бы ничего не 
надѣялся ты получить,—угодить Отцу само по себѣ награда14. 
(Слово на св. Крещеніе. Творенія, т. 3. стр. 283).

Католичество съ его понятіемъ о покаяніи не даетъ чело­
вѣку подняться выше первой ступени—рабства, гдѣ онъ 
боится побоевъ, а Церковь. возводитъ своего члена на сту­
пень сына, гдѣ онъ сознаетъ себя не трепещущимъ рабомъ 
и не мечтающимъ о заработной платѣ наемникомъ, а именно 
сыномъ Небеснаго Отца.

Наши западники такъ часто говорятъ, что въ Западной 
Европѣ были университеты уже тогда, когда на мѣстѣ ста­
рѣйшаго русскаго университета рыскали дикіе звѣри. На это 
мы можемъ сказать. Пусть такъ! Но когда въ Западной 
Европѣ ученые теологи принижали и извращали понятіе о 
христіанской жизни и нравственности, это понятіе было чисто 
и высоко у нашихъ едва бредущихъ по псалтири духовни­
ковъ и это потому, что они жили въ Церкви, отступивъ отъ 
которой Западная Европа потеряла просвѣщающую всякаго 
человѣка благодать Божественнаго Духа. Безъ Церкви нѣтъ 
пользы ни въ культурномъ прогрессѣ, ни въ накопленіи 
знаній, ни въ усовершенствованіи формъ политическаго и 
общественнаго строя. Церковь—столпъ и утвержденіе истины, 
а внѣ ея одно земное мудрованіе, часто враждующее про­
тивъ мысли Божественной.

Доцентъ Моск. Дух. Академіи В. Троицкій.
А  А *

ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. 8



)(о6ое религіозное движеніе—Икхокем-
тіевщина.

Со второй половины 1909 г. въ губ. Бессарабской, Подоль­
ской и Херсонской среди молдавскаго населенія замѣтно 
зарождается тяготѣніе къ Балтскому Ѳеодосіевскому мона­
стырю, Иодольск. губ., гдѣ почиваетъ прахъ свящ. Феодосія 
Левицкаго, умершаго 9 марта 1845 г. Личность эта въ на­
родной молвѣ—святая. Тяготѣніе къ Балтскому монастырю 
день ото дня росло и съ 1910 г. приняло форму паломни­
чества. Два фактора влекли паломниковъ-молдаванъ въ 
монастырь: 1) канонизація іеромонахомъ Иннокентіемъ праха 
іерея Ѳеодосія Левицкаго въ святыя мощи, для чего имъ же 
устраивались и ложныя чудеса, и 2) личность самаго іеро­
монаха Иннокентія, природнаго молдаванина, ставшаго въ 
глазахъ сородичей по духу и плоти, чрезъ своихъ агентовъ,— 
якобы всесильнымъ прогонителемъ бѣсовъ изъ человѣка. 
Эти факторы и породили то движеніе среди молдаванъ, ко­
торое врачи и психіатры назвали „Балтскимъ психозомъ" 1), 
а пресса „Балтскимъ движеніемъ" 2). Все здѣсь сконцентри­
ровалось вокругъ личности іеромонаха Иннокентія, который 
и является родоначальникомъ этого движенія, а Балтскій 
монастырь—родиной его.

Личность Иннокентія, бывш. крестьянина села Косоуцъ, 
Бессарабской губ., одинъ изъ психіатровъ характеризуетъ 
такъ: „шарлатанство, облеченное въ рамку религіозныхъ ри-

!) Д-ръ Д. Коцовскій. О нервно-психической эпидеміи въ Бессарабіи. 
Брошюра. Изд. 1911 г.—Его-же: „О такъ называемомъ „Бадтско.чъ движе­
ніи" въ Бессарабіи. Брошюра. Изд. 1912 г —Д-ръ Яковенко: „Современная 
психіатрія" за 1911 г. 2) „Другъ", „Бессараб. жизнь", „Одес. Лист.“, „ІІо- 
долія", „Колоколъ", „Миссіонер. Обозрѣніе".



—  115  —

туаловъ; сластолюбіе, не щадящее ни молодости, ни пола; 
жадность, не брезгущая никакими скудными крестьянскими 
подачками—таковъ моральный портретъ Иннокентія" (Д-ръ 
А. Коцовскій—о „Балтскомъ движеніи" въ Бессарабіи, стр, 8). 
Не лучше могъ-бы нарисовать Иннокентія и пишущій эти 
строки. Въ дѣятельности Иннокентія мы усматриваемъ три 
періода: Балтскій, Каменецкій и Муромскій (монастырь Оло­
нецкой губ.). „Просвѣтительная и „чудотворная" дѣятель­
ность Иннокентія въ первыхъ двухъ пунктахъ (со второй 
половины 1909  г. по мартъ 1912  г.) тождественна и сводится 
она, по словамъ д-ра А. Коцовскаго къ слѣдующему: „Въ 
своихъ проповѣдяхъ Иннокентій проводилъ идею необходи­
мости отрѣшенія мірянъ отъ тѣхъ или иныхъ вредныхъ 
привычекъ (напримѣръ, куренія, пьянства и т. п.), но ря­
домъ съ этимъ—внушалъ слушателямъ идеи вселенія діавола 
въ людей, необходимость изгнанія его путемъ обѣтовъ, по­
жертвованій на монастырь и большаго числа молебствій, 
хожденія по обителямъ, необходимости рыть колодцы... Эти 
внушенія находили благопріятную почву среди непросвѣ­
щенной народной массы, а особенно, среди богомольцевъ, 
между которыми всегда имѣется достаточный контингентъ 
истеричныхъ и эпилептиковъ; эти больные своими припад­
ками, поражающими темнаго человѣка, давали Иннокентію 
какъ бы конкретныя доказательства наличности въ людяхъ 
діавола... Такимъ образомъ, истеричные сами становятся 
разсадниками религіозныхъ идей. Бросая дома, семьи, неся 
послѣдніе гроши, эти увлекаютъ за собою толпу слабоволь­
ныхъ искренно-вѣрующихъ лицъ. Послѣдніе, побывавъ въ 
монастырѣ, возвращаются домой уже съ твердо выработан­
ными убѣжденіями и вѣрою въ непреложность и истинность 
ученія Иннокентія и его клевретовъ. Что всего ужаснѣе— 
это то, что дѣти истеричныхъ матерей и вообще всѣхъ тѣхъ, 
которые тѣсно соприкасаются съ послѣдователями Балтскаго 
движенія, эти дѣти также заболѣваютъ; мнѣ приходилось 
наблюдать среди, дѣтей деревенскаго населенія различныя 
симптомы истеріи и, при томъ, въ ужасающихъ размѣрахъ. 
При такихъ условіяхъ, деревня представляетъ картину тя­
желаго разложенія и связаннаго съ этимъ,—экономическаго 
распаденія. Матери бросаютъ дѣтей, дочери бросаютъ роди­
тельскій кровъ, дѣти проявляютъ тяжелые истерическіе сим-

8*



116 —

птомы. Эта масса совершаетъ паломничества... Оставшіеся дома 
наполняютъ церковь тяжелыми истерическими выкрикива­
ніями; вступаютъ въ пререканія со священнослужителями, 
падаютъ въ судорогахъ и бьются о полъ, вызывая у моля­
щихся суевѣрный страхъ и еще большую вѣру въ справед­
ливость Балтскаго ученія („О нервно-психической эпидеміи 
въ Бессарабіи", 1911 г., стр. 2— 5). Нарисованная врачемъ- 
психіатромъ картина Балтскаго движенія и его вліянія на 
молдавскую среду—соотвѣтствуетъ дѣйствительности, но не 
исчерпываетъ всецѣло вопроса по существу, освѣщая увле­
ченныхъ имъ только съ медицинской точки зрѣнія. Между 
тѣмъ, религіозный элементъ въ этомъ движеніи должно счи­
тать господствующимъ. Психо-физпческая природа молдава­
нина, ослабленная злоупотребленіемъ спиртныхъ напитковъ,, 
плохимъ питаніемъ, духовною темнотою, низкимъ уровнемъ 
умственнаго и нравственнаго развитія проявила свою иску- 
ственно повышенную религіозность—патологически, и зара­
зительно повліяла и на здоровыхъ.

Первые два періода (Балтскій и Каменецкій) въ дѣятель­
ности іером. Иннокентія нужно отдѣлять отъ третьяго (Му­
ромскаго) періода, въ которомъ іером. Иннокентій выступаетъ 
уже открытымъ еретикомъ. Согласно такому распредѣленію 
дѣятельности Иннокентія, мы и опишемъ ее, начавъ съ пре­
быванія его въ г.г. Балтѣ и Каменцѣ.

„Іерей Ѳеодосій Балтскій (Левицкій)—есть угодникъ Бо­
жій, мощи котораго нетлѣнно почиваютъ въ Балтскомъ мо­
настырѣ и источаютъ чудеса. Ѳеодосій Балтскій имѣлъ осо­
бый даръ отъ Бога побѣждать козни діавола и прогонять 
его изъ человѣка. Послѣдній даръ онъ передалъ всецѣло 
іеромонаху Иннокентію, который помимо этого имѣетъ и 
даръ прозорливости, поэтому въ человѣкѣ всегда можетъ 
видѣть сидящаго бѣса, а въ общемъ—и прогонять его изъ 
человѣка, если за этимъ обратятся къ нему Иннокентію. Но 
для вящшаго успѣха—со стороны ищущаго должны быть 
раньше постъ, несеніе эпитимій, особенно по сбору пожер­
твованій для монастыря и пр... Одержимые бѣсами—сча­
стливцы, ибо за перенесеніе мученій Богъ ихъ спасетъ. Та­
кіе больные за свои поступки, какъ безвольные, не отвѣт­
ственны ни предъ кѣмъ изъ людей. Скоро кончина міра, 
день которой знаетъ Иннокентій, какъ получившій открове-



—  117 —

ніе объ этомъ отъ Бога, что еще больше должно людей за­
ставить опомниться, каяться и не дорожить ничѣмъ земнымъ, 
употребляя послѣднее на благотвореніе. Предъ кончиною 
міра вода въ моряхъ, озерахъ, рѣкахъ и колодцахъ совер­
шенно изсякнетъ. Но онъ (Иннокентій) вымолилъ у Божіей 
Матери для молдавскаго населенія Бессарабіи девять не­
изсякаемыхъ источниковъ (колодцевъ), которые должны быть 
выкопаны и оборудованы на сборныя деньги; изъ нихъ въ 
дни всеобщей жажды молдаване будутъ черпать воду. Она 
здѣсь и чудодѣйственна: больнымъ помогаетъ"...

Вотъ въ общемъ та религіозная основа, которая въ своемъ 
отраженіи дала развалъ личной семейной и общественной 
жизни многихъ изъ молдаванъ Бессарабіи. Къ концу пре­
быванія своего въ Каменцѣ Иннокентій сталъ предъ молда­
ванами проговариваться, что онъ „похожъ на Іоанна Кре­
стителя, на пророка Илію", чѣмъ, конечно, вниманіе и усер­
діе молдаванъ еще больше привлекалъ къ себѣ. Говорилъ 
и о томъ, что для мертворожденныхъ младенцевъ не бывшее 
надъ ними крещеніе замѣняется служеніемъ панихидъ по 
нимъ, при чемъ—не менѣе 40 на сборныя деньги и тогда 
младенецъ будетъ въ раю. Коснулся онъ, наконецъ, и рус­
скаго государства, предсказывая прекращеніе Царствующаго 
Дома, а себя ставилъ въ особу, которой покорятся всѣ цари 
земные, кромѣ китайскаго и японскаго. Психіатръ А. Д. Ко- 
цовскій характеризуетъ молдаванъ такъ: „въ своемъ невѣ­
жествѣ они очень простодушны и легко принимаютъ на вѣру 
все, что слышатъ на родномъ для нихъ языкѣ". Неудиви­
тельно поэтому, что бредни Иннокентія въ душѣ молдава­
нина нашли откликъ, довѣріе и примѣненіе въ жизни. А 
какъ глубоко бредни Иннокентія западаютъ въ душу пре­
даннаго ему молдаванина,—это можно видѣть хотя изъ того, 
что больныхъ, особенно красивыхъ женщинъ и дѣвицъ, онъ 
раздѣваетъ почти до гола и мажетъ тѣло ихъ елеемъ, изго­
няя тѣмъ отовсюду бѣса.....  Вообще, демоническія болѣзни.
такъ якобы много посѣтившія молдаванъ, и способы ихъ 
врачеванія—это у Иннокентія забота первой важности. Балт- 
ское движеніе даже въ первыхъ двухъ своихъ періодахъ 
представляетъ изъ себя что то устойчивое, что видно изъ 
постепенно возрастающаго количества фанатично преданныхъ 
ему молдаванъ, изъ группы которыхъ выдѣляются уже и



—  118 —

главари его. Какъ первые, такъ и вторые заняты среди мол­
даванъ пропагандою ученія Иннокентія и отсюда наглымъ 
обирательствомъ, доходящимъ до значительнаго разоренія 
хозяйства и разложенія семьи.

Третій періодъ дѣятельности Иннокентія—это время пре­
быванія его въ Муромскомъ монастырѣ, Олонецкой губерніи. 
Здѣсь онъ уже явный еретикъ, начиная съ осени 1912 г. 
Вотъ почему лица изъ „Балтскаго движенія", примкнувшія 
къ новымъ воззрѣніямъ на личность Иннокентія, еретиче- 
ствующаго о себѣ, должны именоваться „иннокентьевцами", 
а это новое сектантское движеніе „иннокентьевщиной".

Что же новаго заговорилъ о себѣ Иннокентій своимъ по­
слѣдователямъ въ послѣдніе дни. „Я Утѣшитель, Духъ 
Истины, Духъ Святый и поэтому тексты Писанія Ев. Іоанна 
14, 26; 15, 26; 16, 13 относятся ко мнѣ. Теперь я явилъ себя 
міру. Не сомнѣвайтесь. Вспомните, что Богъ—Святая Троица— 
явился Аврааму въ видѣ трехъ странниковъ. Богъ Отецъ и 
Богъ Сынъ уже явлены міру. Настало время явленія третьему 
страннику Духу Святому и Онъ явился міру—это я... Я 
Духа Святаго въ видѣ голубя проглотилъ и самъ сталъ Ду­
хомъ Святымъ. Я послѣдній пророкъ предъ кончиною міра: 
Илія и Эпохъ. Теперь я требую отъ васъ безпрекословно 
повиноваться моему ученію и разнести его во всѣ концы 
міра, пока еще есть время, ибо оно скоро прекратится, на­
станетъ кончина міра и страшный судъ. День всего этого 
мнѣ извѣстенъ и вы уже готовьтесь. Истощайте себя, по­
этому поститесь. Разорвите связь со всѣмъ мірскимъ и 
семьею, хозяйствомъ, землею и приходите ко мнѣ, тутъ и 
спасайтесь... Помните, что за такой подвигъ вы сторицею 
получите отъ меня".

Это новое ученіе Иннокентія о себѣ ошеломило многихъ 
молдаванъ и довело до психоза: распродаютъ свои пожитки, 
землю и съ неудержимою силою стремятся въ Муромскій 
монастырь, гдѣ будто бы Иннокентій для нихъ и чудеса тво­
ритъ: малымъ количествомъ хлѣба кормитъ сотни людей и 
еще остатки есть. Послѣдователей держитъ впроголодь, отби­
раетъ у нихъ деньги, называя послѣднія духомъ антихриста. 
Такіе увѣровавшіе группируются дома и собранія свои устраи­
ваютъ днемъ и ночью, на которыхъ помимо церковныхъ 
пѣснопѣній, чтенія Евангелія и произвольнаго толкованія



—  119 —

его, поется и псальма въ честь Иннокентія, изъ которой 
видно, что онъ — сверхчеловѣкъ, т.-е. Богъ. Иннокентьевцы 
наканунѣ полнаго разрыва съ церковью православною, ибо 
къ ней уже холодны; всѣ мысли, движенія и поступки ихъ 
сосредоточены исключительно на личности Иннокентія, якобы 
всевидящаго, всезнающаго и всесильнаго. Какъ доказатель­
ство послѣдняго, напр., онъ отъ Царствующаго Государя 
якобы потребуетъ отчетъ о русско-японской войнѣ, о чемъ 
говоритъ и своимъ послѣдователямъ самъ. Нужно признать 
доказаннымъ, что для пропаганды своихъ бредней у Инно­
кентія есть стройно организованный кадръ посланниковъ и 
посланницъ, обходящихъ „море“ и „суніу“ Бессарабіи и по­
жинающихъ, гдѣ не сѣяли... Словомъ, иннокентьевщина— 
теченіе сектантское и потому не лишено уже и общественно­
государственнаго значенія, но объ этомъ послѣ скажу, а пока 
постараюсь указать кратко мѣсто ей въ циклѣ ересей.

Догматическое ученіе хлыстовъ не знаетъ воплощенія Духа 
Святаго. Есть здѣсь перевоплощеніе Христа, но не Духа 
Святаго, да притомъ — послѣднимъ только можно завладать 
(временно), но завладавшій имъ—не есть самъ воплощенный 
Духъ Святый, третье лицо Св. Троицы, что мы такъ ясно и 
опредѣленно слышимъ отъ Иннокентія о себѣ. Конечно, 
ученіе Иннокентія—ученіе сектантско-мистическое, въ чемъ 
природа и хлыстовства, и въ этомъ, пожалуй, можно видѣть 
и сходство этихъ сектъ. Но сходство это внѣшнее. Я больше 
склоняюсь видѣть, въ предѣлахъ тѣхъ данныхъ, что имѣю, 
прототипъ для ученія Иннокентія въ еретическихъ бредняхъ, 
осужденныхъ церковью, Монтана и Манеса, жившихъ во 2 
и 3 вѣкѣ. И Монтанъ, и Манесъ выдавали себя за Пара­
клита, при чемъ первый былъ и пророкомъ, что все слы­
шимъ отъ Иннокентія и о себѣ. Считали ли Монтанъ и Ма- 
песъ себя воплощеннымъ Параклитомъ?

Въ первомъ правилѣ св. Василія Вел. есть утвердительный 
отвѣтъ на это. Слѣдовательно, въ ученіи о себѣ Иннокентія, 
какъ воплощенномъ Параклитѣ, можно видѣть повтореніе 
старыхъ бредней... И Монтанъ и Манесъ—жестокіе ригористы, 
причина чего, преимущественно въ скоромъ наступленіи 
кончины міра, которая предносилась ихъ взору во времени 
опредѣленномъ, точномъ. Таковъ и Иннокентій. Конечно, 
полной аналогіи между этими личностями найти нельзя.



—  120 —

У Иннокентія есть и свое, оригинальное, напр., ученіе о 
томъ, что онъ одновремено и Илія и Энохъ, взглядъ на бѣс­
новатыхъ, значеніе панихидъ по мертворожденнымъ и поли­
тическое сгесіо. Но въ общемъ — смѣло и открыто можемъ 
утверждать, что имѣемъ дѣло съ еретикомъ Иннокентіемъ и 
потому съ еретическимъ движеніемъ среди молдавскаго на­
селенія „ Иннокентьевіциной “.

Разсмотримъ теперь Иннокентьевщину съ церковной, обще­
ственной и государственной точки зрѣнія.

Съ церковной точки зрѣнія Иннокентьевщина есть, конечно, 
ересь, чѣмъ сразу исчерпывается и вредъ ея. Здѣсь вмѣсто 
истиннаго Бога—Духа Святаго, какъ третьяго лица Св. Трои­
цы, и благодатной силы Его, подаваемой ко спасенію намъ; 
членамъ истинной церкви, въ силу заслугъ Господа нашего 
Іисуса Христа, подставляется ничтожная личность смертнаго 
человѣка Иннокентія, вздумавшаго выдать себя, къ соблазну 
молдаванъ, за Духа Святаго, Утѣшителя, Духа истины. Но 
„кто Духа Христова не имѣетъ, тотъ и не Его (Р. 8, 9). А 
Иннокентьевны подмѣняютъ Духа Христова на духъ много­
грѣшнаго смертнаго Иннокентія, поэтому и спасеніе удалили 
отъ себя. Аналогичное заблужденіе, въ свое время, въ пра­
вилахъ Св. Василія Великаго и Вселенскихъ Соборовъ нашло 
строгое осужденіе. Такъ, въ первомъ правилѣ перваго кано­
ническаго посланія Св. Василія Великаго читаемъ: „Пепу- 
зіане же явно суть еретики. Ибо они восхулили на Духа 
Святаго, нечестиво и безстыдно присвоивъ наименованіе Утѣ­
шителя Монтану и Нрискиллѣ. Посему боготворятъ ли они 
человѣковъ, подлежатъ за сіе осужденію, оскорбляютъ ли 
Духа Святаго, сравнивая его съ человѣками, и въ семъ слу­
чаѣ повинны вѣчному осужденію". Изъ дальнѣйшихъ словъ 
этого правила видно, что еретики Монтана признавали во­
плотившимся Духомъ Святымъ, такъ какъ, „во имя Отца и 
Сына и Монтана крестились". А 7-е правило Второго Все­
ленскаго собора и 95-е правило Шестого Вселенскаго собо­
ра—людей, такъ вѣрующихъ — (монтанистовъ и манихеевъ), 
считаетъ еретиками и принимаетъ въ церковь чрезъ св. кре­
щеніе, чѣмъ ученіе ихъ не признаетъ христіанскимъ.

Съ общественной точки—движеніе это не здоровое и зло­
вѣщее по своимъ послѣдствіямъ. Прежде всего, всѣ инно- 
кентьевцы—люди больные психически и физически. Они,



-  121 —

далѣе, съ неудержимою силою распродаютъ свое движимое 
и недвижимое имущество, а вырученныя деньги отдаютъ 
Иннокентію, чѣмъ сразу ставятъ себя въ разрядъ пролета­
ріата. За разореніемъ хозяйства идетъ у иннокентьевцевъ и 
раззореніе семьи: мужъ расходится съ женою, а дѣтей нѣ­
которые бросаютъ на произволъ. Дѣвицы и парни отцовскій 
домъ оставляютъ.

Съ Государственной точки—движеніе это вредно, потому 
что въ немъ унижается особа Государя тѣмъ предсказаніемъ, 
что царей у насъ больше не будетъ. Господствовать будетъ 
самъ Иннокентій, которому покорятся всѣ цари земные,- кромѣ 
китайскаго и японскаго. А пока... Иннокентій собирается по­
требовать отчетъ у Царя о русско-японской войнѣ!..

Такова иннокентьевщина въ первые мѣсяцы своего по­
явленія. А чѣмъ она подаритъ насъ дальше, — скоро уви­
димъ.

Епарх. миссіонеръ свящ. Ѳ. Кирина.



Графъ Левъ Толстой.
і .

Міровая трагикомедія.

„Мнѣ надо самому одному жить* 
самому одному и умереть“.

(Гр. Л. Толстой).

Три десятка лѣтъ на міровой сценѣ разыгрывалась 
небывалая трагикомедія. Авторомъ ея и главнымъ въ 
ней дѣйствующимъ лицомъ былъ гр. Л. Толстой. От­
того трагикомедія и можетъ быть названа: „Графъ 
Левъ Толстой

Прежде великій художникъ, а затѣмъ религіозный 
хулитель и политико-соціальный разрушитель, гр. Тол­
стой предъ смертью снова приковалъ, было, къ себѣ 
вниманіе всего міра. Снова трагикомедія „Графъ Л. 
Толстой“ съ наиболѣе пышнымъ декорумомъ была по­
ставлена на міровой сценѣ. И не только обновили де­
корумъ, но и прорепетировали эпилогъ трагикомедіи. 
Сигналъ къ репетиціи далъ самъ гр. Толстой. Цѣною 
потери послѣдней искры и разума, и совѣсти, и долга 
создали одинъ за другимъ небывалые театральные эф­
фекты, кое-какъ понабрали— „съ міру по ниткѣ" — 
матерьялецъ— „рубашку" для „голаго" душою главнаго 
дѣятеля задуманнаго эпилога и пустили его на сцену 
въ новомъ жалко-комичномъ нарядѣ...

И въ жертву этого эпилога принесли покой: и бѣд-



—  123 —

наго „почтаря Фильки", и знатныхъ людей, и писате­
лей, и философовъ, и мужей науки, и дѣятелей Цер­
кви, и вообще народныхъ массъ! Точно въ лѣтній зной 
закружились мухи, разлетѣлись по городамъ и весямъ 
и докучливо жалятъ обывателей!.. Повсюду звенѣли те­
лефоны, стучали телеграфные аппараты, скакали „курь­
еры"... И весь этотъ шумъ нагло врывался и въ му­
жицкія избы, и въ пышныя хоромы, и въ святитель­
скіе покои... Властно смутьяны всюду требовали отвѣта: 
„Что вы думаете?.. Каково ваше мнѣніе? Весь міръ 
жаждетъ вашего мнѣнія?.." — „Никакъ?!"—  Нельзя ни­
какъ!.. Понимаете: міръ того желаетъ, и вы обязаны 
высказаться!.." И, будучи не въ силахъ отвязаться отъ 
докучливыхъ газетныхъ мухъ, слабовольный писатель, 
и научный „олимпіецъ", и служитель алтаря—всѣ ле­
тѣли за газетными мухами и ложились на типограф­
скій станокъ!.. И ни у кого нехватало смѣлости ска­
зать: „Вамъ нуженъ пятакъ. Извольте получить, и 
проваливайте"...

— Поставленный на репетицію эпилогъ къ трагико­
медіи „Гр. Л. Толстой" еще разъ ярко обнаружилъ 
маразмъ совѣсти или жалкую упадочность чутья правды 
въ нашемъ обществѣ! Чего всполошились? Что случи­
лось новенькаго? Бѣжавшій отъ жены Толстой всѣхъ 
такъ переполошилъ!.. Но, полноте! Такъ ли дорогъ 
вамъ Толстой, какъ вы всполошились?! Не отрекался 
ли каждый изъ васъ отъ Толстого сто разъ на день?! 
Не проклиналъ ли каждый изъ васъ Толстого за его 
грубое и кощунственно-пошлое попираніе святынь ва­
шей души?! Не полна ли русская земля, да и другія 
страны, жертвъ толстовскаго безумія?!

Чего же вы хотѣли, создавая міровую смуту?! Или 
Толстой сдѣлалъ своимъ послѣднимъ шагомъ нѣчто 
воистину великое? Но тогда скажите: что?



—  124 —

И не новый ли актъ узко-житейской комедіи разы­
гралъ Толстой своимъ бѣгствомъ изъ яснополянскаго 
дома? Въ самомъ дѣлѣ, донельзя себялюбивый старикъ 
вдругъ схватывается на разсвѣтѣ, шумомъ будитъ жену, 
обманываетъ ее якобы принятіемъ лѣкарственныхъ по­
рошковъ, запасается деньгами и въ свой и въ доктор­
скій карманы, затѣмъ будитъ кучера запрягать лоша­
дей, садится съ докторомъ въ экипажъ, гонитъ Фильку 
впереди съ факеломъ... Это— „бѣгство“ Толстого изъ 
дома...

А дальше... Площадка вагона 3-го класса... Неснос­
ный табакъ пассажировъ... Требованіе отдѣльнаго ва­
гона и, конечно, тоже 3-го класса... Заѣздъ въ Оптину 
пустынь; заѣздъ къ старцу Іосифу... Величественная 
роспись: „Л. Толстой благодаритъ за гостепріимство"... 
Женская обитель... Толстой у сестры-монахини... Бѣг­
ство Толстого изъ обители, якобы отъ „шпіона", бро- 
дившаго-де у окна кельи Толстого!.. Станція „Аста- 
пово“... Лишеніе покоя начальника станціи... Наѣздъ 
камарильи Толстого и газетныхъ мухъ... Камарилья ве­
детъ войну съ мухами, какъ бы чего „нехорошаго" не 
пустили въ печать!., Вызовъ докторовъ, привозъ кро­
вати изъ Москвы!.. И т. д. и т. д!..

Что же здѣсь великаго?!.. И не лежитъ ли на всемъ 
этомъ печать той фразы, которую одну только изъ 
всѣхъ своихъ писаній Л. Толстой все время тщательно 
исполнялъ: „мнѣ надо самому одному жить"... Не 
верхъ ли самаго отвратительнаго себялюбія была вся 
эта кутерьма, поднятая Толстымъ! И посмотрите, едва 
только ему легчало, какъ онъ тотчасъ просилъ читать 
газеты!.. Камарилья его заботливо поясняла, что онъ 
„читалъ газеты,—но только не о себѣ"!.. Полноте! Да 
о комъ же Толстой и заботился послѣднія тридцать 
лѣтъ, какъ только не о себѣ!.. И вся обстановка его



— 125 —

бѣгства развѣ не говорила ясно, что Толстому нѣтъ- 
дѣла ни до кого и ни до чего, или что то же: „мнѣ 
надо самому одному жить, самому одному и умереть"!..

— „Нѣтъ, —говорятъ,—бѣгство Толстого—это вели­
кая трагедія великой души!.." Но взгляните при свѣтѣ 
своей совѣсти на душу Толстого, и вы безъ оглядки 
сбѣжите отъ него! Развѣ не изъ его „чрева потекли 
рѣки воды мертвой", которая отравила сердца и сгу­
била тѣла народныхъ массъ?! Развѣ не Толстой до не­
вѣроятности пошло глумился надъ христіанскимъ Бо­
гомъ, надъ святыми апостолами, надъ Христовою Цер­
ковью, надъ святыми таинствами, надъ христіанскимъ 
бракомъ и семьею?!. Развѣ не онъ своимъ ложнымъ 
„христіанскимъ ученіемъ" посягнулъ даже на души дѣ­
тей— „малыхъ сихъ"?!. Вы, ежегодно идущіе къ св. 
евхаристіи,—помыслите о тѣхъ хулахъ, кои возложилъ 
на нее Толстой, и, если въ вашемъ сердцѣ есть хоть 
капля вѣры въ Св. Таинство Тѣла и Крови Христо­
выхъ, развѣ не отвернетесь вы съ ужасомъ отъ Тол­
стого!.. Болѣе 30 лѣтъ „великій" русскій кощунникъ 
своими старческими устами топталъ и неистово хулилъ 
Христа и Его Церковь, поносилъ всѣ святыни христі­
анства, грабилъ душу Россіи, толкалъ на ужасныя ре­
лигіозныя преступленія и звѣрства цѣлыя массы не­
счастныхъ, сбитыхъ имъ съ толку сыновъ Россіи, гналъ 
ихъ въ тюрьмы, на смерть, на полныя страданій ски­
танья въ дальніе края, отнималъ у трудящихся и обре­
мененныхъ и страждущихъ единственную утѣху и отраду 
ихъ въ жизни—Господа Христа... А ему въ отвѣтъ кри­
чали: „великая трагедія великой души“!.. Какое ли­
цемѣріе! Это-ли не жертва Молоху!..

Болѣе 30 лѣтъ старикъ „художественно" терзалъ и 
поносилъ славу и государственное величіе Россіи. Ты­
сячи крестьянъ, рабочихъ и прочихъ горемычныхъ тру-



—  126 —

женниковъ Россіи брошены имъ въ объятія государ­
ственнаго бунта противъ власти, противъ собственности, 
противъ податей, воинской повинности и пр... Ихъ 
сѣкли кнутами, заточали въ тюрьмы, вѣшали, ссылали... 
Кровь этихъ жертвъ, обманутыхъ „художествомъ" Тол­
стого, вопіяла объ отмщеніи!.. А, между тѣмъ, „худо­
жественнаго погромщика" вѣнчали лаврами и привѣт­
ствовали хвалебными кликами: „великая трагедія вели­
кой души"!.. Жутко, страшно за совѣсть людскую; точно 
она сгорѣла дотла! И нѣтъ просвѣта...

„Я ищу человѣка",—нѣкогда сказалъ Діогенъ, бро­
дившій съ фонаремъ въ ярко солнечный день!.. „Я 
ищу совѣсть людскую",—сказалъ бы онъ теперь, въ 
изнеможеніи падая близъ своей бочки... Нѣтъ ея,— 
этого нелицепріятнаго судіи человѣка, этого правдиваго 
зеркала человѣчества!.. И чѣмъ сильнѣе на словахъ 
кричатъ о ней, тѣмъ глубже дѣлами закапываютъ ее 
въ подземелье! Испошлилось все на Руси. Обезсовѣ- 
стилась прежде всего „передовая" Русь. Ужъ не ея 
ли кумиры низлагалъ Толстой?! Не ея ли культуру и 
цивилизацію онъ назвалъ „самодурствомъ", не ея ли 
„правовой строй" призналъ „порабощеніемъ и развра­
томъ", не ея ли равноправіе половъ отожествилъ съ 
„развращеніемъ и враждою половъ"?!. А современная 
„наука" со всѣми ея „освободительными аксессуара­
ми",—развѣ это, по Толстому, не „выдумка чернаго 
діавола въ мантіи"?!. Или „народное представитель­
ство"—это дѣтище всѣхъ „освободителей"—не „центръ 
народнаго разврата", по Толстому?!.

Такъ скажите же, всѣ вы: и правители, и мужи Думы, 
и Совѣта, и служители прессы, и либеральные и рево­
люціонные дѣятели, и земцы, и доктора, и профессора, 
и адвокаты, и жалкіе студентики, и курсистки, и не­
счастные рабочіе — за что вы чествуете и что вамъ



— 127 —

дорого въ Толстомъ?!, Если онъ—ваше зеркало, такъ 
вы же дѣлами своими ушли отъ него, разбили' его!.. 
Не вамъ ли онъ сказалъ, когда вы бѣсновались по слу­
чаю 80-лѣтія его: „фальшивое кокетство"!.. Не онъ ли 
силился остановить вашу безумную и лицемѣрную оргію!..

— Если вникнуть въ сущность всего этого „осво­
бодительнаго бѣснованія" возлѣ Толстого, то нельзя 
не увидѣть, что оно не имѣетъ ничего общаго съ уче­
ніемъ Толстого, какъ таковымъ. Собственно, до ученія 
Толстого и нѣтъ никому никакого дѣла! Всѣ эти „осво­
бодительные церемоніймейстеры" прекрасно знаютъ, что 
въ жизни и самому Толстому не было никакого дѣла 
до своего ученія! Для своихъ экспериментовъ онъ до­
статочно находилъ матеріала среди народной темной 
массы, чтобы еще жертвовать собою или своими друзьями: 
гг. Стаховичами, Хирьяковыми, Чертковыми... Такъ по­
чему же гг. „освободителямъ" также для своихъ цѣлей 
не использовать Толстого, оставивъ его ученіе въ сто­
ронѣ и себя въ безопасности?.. Почему если Толстому 
„надо самому одному жить", то и „освободителямъ" 
нельзя также „самимъ однимъ жить"?!. И вотъ для 
собственнаго удобства они наряжаютъ Толстого въ ка­
кой имъ любъ кафтанъ и его именемъ пользуются для 
своихъ рекламныхъ цѣлей, для борьбы съ врагами 
своего благополучія!..

Вся жизнь Толстого,—говоритъ одинъ видный ан­
глійскій писатель Лангъ, лично бывавшій у Толстого,— 
была превосходнымъ дѣловымъ компромиссомъ*!.. Вотъ 
это прекрасно усвоили наши „освободители". Въ теоріи 
ругай-де насъ, сколько и какъ хочешь, а только въ 
жизни вступай съ нами „въ дѣловые компромиссы"!.. 
Намъ надобно твое громкое имя! Ну, а мы тебѣ отда­
димъ его еще болѣе громкимъ! Обоюдный интересъ: 
спѣлись! И закружились въ совмѣстной „дѣловой"



—  128 —

пляскѣ... И такъ пляшутъ и у гробовой доски!.. Омер­
зительное зрѣлище!..

Знаменитый Кайьдеронъ, удивляясь самопротиворѣчію 
Толстого въ ученіи и особенно въ жизни, задался во­
просомъ: „почему ученики Толстого негодуютъ за то, 
что Церковь отказываетъ ихъ учителю въ утѣшеніяхъ 
религіи, которыя онъ отвергаетъ, объявляя ихъ ложью 
и насильствомъ: почему они призываютъ весь цивили­
зованный міръ раздѣлить съ ними вопль горькаго не­
годованія на клерикальную тиранію?!." И Кальдеронъ 
пришелъ къ заключенію, что народилось у насъ „новое 
полуобразованное общество “, жаждущее и требующее 
немедленнаго осуществленія мира и счастія на землѣ! 
Это „общество" не любитъ „обременять себя знаніемъ" 
и потому не выноситъ много и долгодумныхъ людей 
науки... Оно ищетъ „пророка“... И вотъ оно заполняетъ 
собою кадры „новохристіанъ“, толстовцевъ и пр.!.. Этимъ 
людямъ свойственны всякія противорѣчія вѣрованій, 
имъ свойственно даже вѣрить въ сознательную для 
нихъ самихъ ложь. И, однако, люди эти нерѣдко ору­
дуютъ общественнымъ мнѣніемъ,—они создаютъ репу­
таціи: однихъ покрываютъ позоромъ, другихъ вѣнчаютъ 
славою; они накопляютъ массу горючаго матеріала, отъ 
котораго можетъ загорѣться и серьезная часть обще­
ства!..—Нѣтъ возможности,—заключаетъ Кальдеронъ.— 
перечислить всѣ черты непослѣдовательности и всю 
массу противорѣчій, поглощаемыхъ учениками Толстого. 
Толстой—это колеблющійся „пророкъ": онъ не оста­
навливается ни на положительномъ утвержденіи, ни на 
рѣшительномъ отрицаніи, но говоритъ: „это вѣрно... 
по крайней мѣрѣ, это можетъ быть вѣрно... но нѣтъ, 
въ сущности, я увѣренъ, что это невѣрно". А ученики, 
воспринимая такія слова, твердятъ отъ себя: „мы увѣ­
рены, что это вѣрно, что это можетъ быть вѣрно и



—  129 —

что въ сущности все-таки невѣрно"... Какая благодар­
ная ловля рыбы для нашихъ „освободителей" въ столь 
мутной водѣ!.. И вотъ эти ловцы сбѣжались, было, и 
къ одру гр. Толстого, опутали его своими сѣтями по­
крѣпче, чтобы, чего добраго, въ послѣдній часъ онъ 
не вырвался изъ объятій ихъ „дѣлового компромисса" 
и не подвелъ бы такого итога ихъ совмѣстной работы, 
отъ котораго бы они долго не пришли въ себя!.. Дѣльцы, 
дѣльцы,—гдѣ ваша совѣсть?! Утопили вы ее въ гряз­
ной пѣнѣ своихъ страстей!.. И этой пѣною гасите по­
слѣднюю искру любви Божіей въ сердцѣ вами погублен­
наго гр. Л. Толстого!.. Репетиція эпилога міровой тра­
гикомедіи была послѣднимъ попустительнымъ предосте­
реженіемъ Всевышняго Творца тому, кто получилъ отъ 
Бога тысячу талантовъ и употребилъ ихъ во зло Божьяго 
міра! Но не понялъ ея смысла гр. Л. Толстой и до 
конца оказался рабомъ заѣвшей его среды!.. Ему не 
дали „самому одному" побыть въ послѣдніе дни съ са­
мимъ собой! Ему не дали самому подвести итогъ своей 
жизни и сказать свое послѣднее слово! Его снова втя­
нули въ „дѣловой компромиссъ"!.. Жалкое время! 
Пошлые люди!

II.
Церковь и гр. Л. Толстой.

„Любовь долготерпитъ, милосердствуетъ, 
не безчинствуетъ“ (1 Корине., 13 гл., 4 ст.).

„Есть грѣхъ къ смерти, не о томъ гла­
голю, да молится" (1 Ін., 5 гл., 16 ст.).

По смерти гр. Толстого повсюду шли усиленные 
толки о томъ, разрѣшитъ ли Святѣйшій Синодъ пре­
дать не въ Бозѣ почившаго гр. Л. Толстого церков­
ному погребенію?..

ГОЛОСЪ Ц Е Р К В И . 9



—  130 —

Не было ни одного мало-мальски виднаго церковнаго 
дѣятеля, котораго бы ни осаждали съ этимъ вопро­
сомъ газетныя осы... И замѣчательное явленіе наблю­
далось даже при бѣгломъ взглядѣ на смуту вокругъ 
вопроса о погребеніи гр. Л. Толстого. Люди не только 
безразличные къ Церкви, не только не вѣрующіе въ 
спасительность ея молитвъ, но и рѣзко враждебные къ 
ней,—съ особеннымъ рвеніемъ требовали церковнаго 
погребенія гр. Л. Толстого!.. Они прозрачно намекали 
даже на властное принужденіе, чтобы Св. Синодъ раз­
рѣшилъ отпѣть гр. Толстого по-церковному. Здѣсь уже 
они забывали и о „свободѣ религіозной совѣсти", и о 
„независимости Церкви отъ государства", и т. под., а 
вступали \и другихъ толкали на осуждаемый ими же 
путь порабощенія Церкви государствомъ, путь дѣйстви­
тельнаго уже, а не мнимаго, какъпровозгласили, было, 
гт. Мережковскій и др., „паралича Церкви!.."

И, при видѣ этой фальши, невольно приходилось за­
ключать, что всѣ подобные „оратели" за церковное по­
гребеніе гр. Толстого въ существѣ дѣла жаждали при­
низить Церковь, опозорить ее въ глазахъ и въ серд­
цахъ вѣрующей народной массы и тѣмъ подготовить 
торжество для своихъ „освободительныхъ идей"!.. Вѣдь 
если бы они искренно желали воцерковить прахъ гр. 
Толстого, то кто мѣшалъ имъ уничтожить, хоть въ 
послѣдніе дни жизни Толстого, преграду, отдѣлявшую 
его отъ Церкви, и сподобить его принятія святыхъ 
тайнъ Христовыхъ?! А они что сдѣлали? Возвысили и 
укрѣпили эту преграду!.. Вырвали слабовольнаго и бѣ­
жавшаго отъ нихъ старца изъ-подъ крова святыхъ 
обителей, окутали душу его самой ужасной предсмерт­
ной гордыней, увезли его въ непогоду и тамъ, въ степ­
ной глуши, превратили тѣло его въ безбожный прахъ!.. 
Забыли все: и Бога, и совѣсть, и даже простую поря-



—  131 —

точность, когда съ бѣсовскою хитростью не допустили 
служителей Церкви къ смертному одру гр. Толстого, 
когда не прочли ему даже телеграммы предстоятеля 
Церкви!.. Некогда было,—надо было газеты читать!.. 
Надо было исполнять „завѣщаніе" графа, которое яви­
лось плодомъ возгрѣтаго ими же раздраженія по по­
воду отлученія графа отъ Церкви: „я дѣйствительно 
отрекся отъ Церкви, пересталъ исполнять ея обряды 
и написалъ въ завѣщаніи своимъ близкимъ, чтобы они, 
когда я буду умирать, не допускали ко мнѣ церковныхъ 
служителей и мертвое мое тѣло убрали поскорѣе"... 
Вмѣсто угашенія въ графѣ духа злобы, они раздули 
его.

А какимъ близкимъ казалось обращеніе гр. Толстого!.. 
„Можетъ-быть,—писалъ извѣстный писатель-психологъ 
Д. С. Мережковскій,—если бы мы больше любили и 
окружили, обступили его съ дѣйствительною мольбою 
къ нему, молитвою за него, съ дѣйствительною вѣрою 
въ невозможное—въ чудо его обращенія, то онъ не 
устоялъ бы, содрогнулся бы, что-то понялъ бы, по 
крайней мѣрѣ, что онъ чего-то не понимаетъ, что не 
все такъ просто, какъ ему кажется!.. Языкъ не повер­
нулся бы у него... рука не поднялась бы до такого 
кровнаго оскорбленія Церкви... Нельзя было Церкви 
не засвидѣтельствовать объ отпаденіи Л. Толстого, 
какъ мыслителя, отъ христіанства. Но, можетъ-быть, 
это не послѣднее слово Церкви о немъ; можетъ-быть, 
она когда-нибудь засвидѣтельствуетъ и то, что, подобно 
языческому слѣпцу „Омиру", и этотъ новый слѣпецъ 
христіанства касается Духа Святаго, устремляется къ 
Слову, Богу славу поетъ, Христу плачетъ, себѣ невѣ­
домо, тайной житія своего совершая сіе".

Не сбылось! Слѣпцы окружили слѣпца и увлекли 
его въ бездну съ хулою на Церковь Христову!..

9 *



— 132 —

Какъ же можно было вопить о церковномъ погребе­
ніи!.. Церковь сдѣлала все... Свои материнскія ласки, 
мольбы, свое милосердіе она простерла до крайнихъ 
предѣловъ... Но ее грубо и съ демонской злобою от­
толкнули!.. Такъ неужели она должна вмѣстѣ со своими 
хулителями превратить христіанскую любовь въ без­
чинство и нераскаяннаго грѣшника „грѣхомъ къ смерти“ 
воцерковить?!.

Я не буду говорить о томъ, что и св. евангеліе, и 
церковные каноны не дозволяютъ предать гр. Л. Тол­
стого церковному погребенію,—это извѣстно и без­
спорно! Но я укажу на то, какой роковой соблазнъ 
произвело бы такое погребеніе въ средѣ вѣрныхъ чадъ 
Церкви и какое бы мощное оружіе оно дало врагамъ 
Церкви для борьбы съ нею!..

Къ великой радости православныхъ христіанъ, ничего 
подобнаго съ Христовой любовью не случилось. Она 
не была отдана на поношеніе враговъ Христа. Право­
славная Церковь не разрѣшила воцерковленія нераскаян­
наго грѣшника гр. Толстого! Это было сказано Св. 
Синодомъ давно, и только враги Церкви сдѣлали изъ 
этого якобы неразрѣшенный еще вопросъ!.. Въ своемъ 
опредѣленіи объ отлученіи отъ Церкви гр. Л. Толстого 
Св. Синодъ оповѣстилъ: „Церковь не считаетъ его 
своимъ членомъ и не можетъ считать, доколѣ онъ не 
раскается и не возстановитъ своего общенія съ нею“. 
И первоіерархъ русской Православной Церкви на рѣз­
кое и полное невѣрія письмо къ нему графини С. А. 
Толстой отвѣчалъ: „Любовь Божія безконечна, но и 
Она прощаетъ не всѣхъ и не за все. Хула на Духа 
Святаго не прощается ни въ сей, ни въ будущей жизни 
(Мѳ., 12 гл., 32 ст.). Господь всегда ищетъ человѣка 
Своею любовью, но человѣкъ иногда не хочетъ итти 
навстрѣчу этой любви и бѣжитъ отъ Лица Божія, а



—  133 —

потому и погибаетъ. Христосъ молился на крестѣ за 
враговъ Своихъ, но и Онъ въ Своей первосвященни­
ческой молитвѣ изрекъ горькое для любви Его слово, 
что погибъ сынъ погибельный"...

„Когда, — продолжаетъ первоіерархъ, — газеты раз­
несли вѣсть о болѣзни графа, то для священнослужи­
телей во всей силѣ всталъ вопросъ: слѣдуетъ ли его, 
отпавшаго отъ Вѣры и Церкви, удостоивать христіан­
скаго погребенія и молитвы?" И Синодъ въ руковод­
ство священнослужителямъ „далъ и могъ дать только 
одинъ, .отвѣтъ', не слѣдуетъ, если умретъ, не возста­
новивъ своего общенія съ Церковью. Никому тутъ ни­
какой угрозы нѣтъ, и иного отвѣта быть нс могло"...

Мы знаемъ, что „иной" отвѣтъ надобенъ былъ вра­
гамъ Церкви... Имъ надо было сдѣлать Церковь посмѣ­
шищемъ у народовъ и на церковныхъ развалинахъ со­
здать свое богоборное царство,—царство лжи и потери 
въ человѣкѣ совѣсти... Только тогда они успокоятся, 
ибо уже ничто внутреннее не будетъ глодать ихъ за 
мерзость ихъ дѣлъ... Только тогда они надѣются со­
здать свой человѣческій „миръ" и свое человѣческое 
„братство", въ которомъ они и все ихъ потомство за- 
хлебнутся грязной пѣной бѣснующихся человѣческихъ 
страстей...

Но вѣрно слово Христа: „Созижду Церковь Мою, и 
врата адовы не одолѣютъ ей".

ІИ,
Л. Толстой и голстоіщы.

Въ самомъ дѣлѣ Толстой самъ въ правду 
ли толстовецъ? (Кальдеронъ).

— Былъ Толстой, было я есть толстовство, 
но не было и нѣтъ толстовцевъ.

Уже при жизни Л. Толстого многіе весьма основа­
тельно утверждали, что у насъ собственно нѣтъ „тол-



—  134 —

стовцевъ “ Теперь же, когда надъ Толстымъ захлопну­
лась гробовая крышка, мы съ неоспоримою ясностью 
увидѣли, что, дѣйствительно; былъ Л. Толстой,, было 
и есть толстовство, но не было и нѣтъ толстовцевъ".

У гроба „міровыхъ свѣтилъ" не только мѣсто сте­
наній и плача ихъ учениковъ, но и смотръ ихъ „міро­
вого наслѣдія", плодовъ ихъ жизни и ученія!.. Здѣсь 
подводится итогъ міровой работы великихъ мужей, и 
какъ бы оставляется міру въ наслѣдіе ихъ закваска.

Но что же мы видѣли у гроба Л. Толстого? Кто 
эти, создавшіе міровой шумъ у его праха? Птенцы 
толстовскаго гнѣзда? Ученики, пламенѣющіе любовью 
къ своему учителю? Тѣ, кто воплотилъ въ своей жизни 
ученіе Толстого, кто отдался ему душою?

Нѣтъ!.. И... нѣтъ!.. Это все тѣ, кого всѣми фибрами 
своей души Толстой обличалъ, клеймилъ за ихъ внутрен­
нее убожество, за мерзость ихъ жизни и ученія!.. Это 
тѣ, чье юбилейное „бѣснованіе" онъ на склонѣ своихъ 
лѣтъ громко прервалъ воплемъ: „фальшивое кокетство"!.. 
Самъ, будучи не въ силахъ выполнить свое ученіе, 
Толстой все же пытался его исполнить. Жертва своей 
слабовольности, онъ весь погрязъ въ „дѣловыхъ компро­
миссахъ", которые даже ему не дали возможности стать 
„толстовцемъ"!.. Но все же этого онъ хотѣлъ, къ этому 
стремился... Онъ съ горечью говорилъ: „Я человѣкъ 
совершенно слабый, человѣкъ съ порочными привыч­
ками, который желалъ бы служить Богу истины, но 
постоянно спотыкается"... Толстой „спотыкался" и въ 
жизни, но особенно въ ученіи... Онъ заблуждался не 
только „практически" или „житейски", но и принци­
піально!.. Однако, на всемъ этомъ множествѣ случаевъ 
лежала печать искренности... Онъ злобствовалъ, онъ 
кощунствовалъ!.. Но онъ же не разъ и раскаивался за 
свои кощунственныя писанія... Снова кощунствовалъ и



—  135 —

снова плакался за паденіе!.. Сильный умомъ, до жалости 
слабый волею, онъ часто писалъ по наущенію своихъ 
„друзей", а затѣмъ „горько плакался", но не находилъ 
силъ избавиться отъ страшной для него „камарильи"!.. 
Величайшее изъ преступленій Толстого—это кощун­
ственная глава о св. таинствѣ причащенія въ „Воскре­
сеніи была имъ зачеркнута въ рукописи, но сдана въ 
печать его „злымъ опекуномъ" Чертковымъ!.. Толстой 
весь сотканъ былъ изъ противорѣчій, весь былъ хаоти­
ченъ!.. Но онъ искалъ .. искалъ часто искренно... па­
далъ... поднимался, чтобы снова пасть еще глубже... 
Злобствовалъ... обуревался непомѣрною гордыней... но 
и смирялся и т. д... и т. д... Мы видѣли душевную 
драму титана... Мы видѣли его заблужденія... Съ ужа­
сомъ мы смотрѣли въ ту бездну, куда онъ ринулся 
самъ и куда увлекъ многихъ!.. Но мы, расходясь съ 
нимъ принципіально, не толкали его въ эту бездну 
грѣха и погибели, не воздымали его гордыни! Наказуя 
его, любя, мы ждали отъ него отрезвленія Савла... Онъ 
остался Савломъ,—не обновился въ Павла... И на склонѣ 
лѣтъ своихъ сталъ добычею „черныхъ вороновъ"!..

Едва запахло трупомъ, какъ стая „черныхъ воро­
новъ" закружилась надъ гр. Толстымъ. Летѣли „во­
роны" отовсюду... И прежде не разъ они пытались сдѣ­
лать Толстого своею добычею... Но онъ до смерти все 
же кое-какъ отбивался отъ нихъ. Теперь же, кто только 
ратовалъ за новый строй государственной жизни Россіи, 
кто провозглашалъ народовластіе и „общечеловѣческій 
соціальный союзъ" съ „всемірнымъ пролетарскимъ бло­
комъ", кто обоготворялъ „науку ради науки", „искус­
ство ради искусства", кто подъ знаменемъ „свободы 
совѣсти" гасилъ въ людяхъ послѣднюю искру совѣсти 
и изгонялъ отовсюду Бога, религію, запросы души че­
ловѣческой, кто обоготворялъ золотого тельца, кто



-  136 —

превращалъ разсадники просвѣщенія въ вертепы раз­
врата, какъ бы стирая различіе половъ учащихся, кто 
подъ знаменемъ „свободы, равенства и братства" про­
водилъ въ жизнь ужасное рабство и нравственное оди­
чаніе, кто требовалъ во имя „культа плоти" освятить 
всевозможныя непотребства, — всѣ, какъ „черные во­
роны", взвились надъ трупомъ Л. Толстого и подняли 
такое карканье, точно лишились „старшого“ своей 
•стаи!...

Съ трибунъ правителей, Государственной Думы и 
Государственнаго Совѣта, съ высотъ научнаго Олимпа, 
отъ всевозможныхъ „культурно-освободительныхъ" об­
ществъ и собраній, отъ „лѣвыхъ ословъ" и „кадет­
скихъ мудрецовъ", отъ жалкой душетряпичной прессы, 
отъ „дѣвъ сознательныхъ" и пышнаго бомонда, отъ 
„уличныхъ" студентовъ и курсистокъ, отъ сытыхъ и 
голодныхъ— къ могилѣ Толстого полились рѣчи, пол­
ныя „горя", „скорби" и „стенаній"... И чувствовалось, 
что каждый вѣнокъ, и каждое слово, и каждая про­
цессія этой стаи для Толстого точно клеванье воро­
номъ его закатившихся глазъ!.. Ѣли живого, силятся 
и мертваго съѣсть безъ остатка!.. Каждый спѣшилъ 
объявить Толстого „своимъ"\.. И кровожадные эсъ-деки, 
и упитанные кадеты, и барски-аршинные октябристы, 
и все, что только было наиболѣе противнаго Толстому, 
спѣшило сказать ему послѣднее: „ты — нашъ"!.. И 
главное: „не мы — твои", а „ты — нашъ"!.. Разница 
огромная!..

За послѣднія 30 лѣтъ Толстой только и кричалъ 
всѣмъ: „я— не вашъ"... А теперь надъ его трупомъ „по­
читатели" его таланта устроили возмутительнѣйшій 
подлогъ, когда, „бѣснуясь" на разные лады, кричали: 
„ты — нашъ"\.. Да, Толстой имъ надобенъ!.. Онъ на­
добенъ имъ, какъ рыбаку червь для ловли рыбы... Имъ



—  137 —

они не только силятся прикрыть все безобразіе своихъ 
исканій, но и уловить въ свои сѣти неосмысленныхъ... 
„Ловись рыбка большая и маленькая"!.. Сорвалась 
„рыбка большая"!.. И какой неистовый ревъ раздался 
по адресу Св. Синода!.. А ужъ не ловцы ли гг. Стахо- 
вичи, Анрепы, Родзянки, Капнисты еіс!..

Я не вашъ,—сказалъ Толстой Церкви... И Церковь, 
послѣ долгихъ и молитвенныхъ исканій этой заблудшей 
овцы, сказала: „Да, не мой\..“ Болѣе того, Церковь, 
побѣдивъ всѣ искушенія — мірскую власть, и славу, и 
„покой",—сказала и главнѣйшее: „И я не твоя"!.. А, 
между тѣмъ, взявъ Толстого въ „свои", хотя и вопреки 
его волѣ, вся „освободительная" стая „черныхъ воро­
новъ" стремилась чрезъ Толстого, хотя и подложнаго, 
плѣнить Церковь, ея святостью освятить всѣ свои 
мерзости, всю отраву своей „цивилизаціи"!.. Церковь 
тогда перестала бы. быть .„столпомъ и утвержденіемъ 
истины", а явилась бы служанкою на посылкахъ у со­
временной богоборной культуры и прочихъ „стихій міра 
сего"!.. Изъ двухъ мощныхъ враговъ жидо-масонскаго 
соціализма — Церкви и государства, одинъ и самый 
мощный врагъ — Церковь, не только была бы низло­
жена, а и направлена .на. разгромъ государства!.. Но.,, 
сорвалось! Вотъ почему шумитъ, „бѣснуется" и не мо­
жетъ успокоиться революціонно-освободительная клика!.. 
Наконецъ, н-ашли какого-то таинственнаго,—пожалуй, 
и самозваннаго „попа", „отпѣли", зашумѣли на всю 
Русь, — но все не то: Церковь не признала „отпѣва­
нія",—а они этого то и домогались!..

Не лучше съ Л. Толстымъ поступаютъ и за грани­
цей. Извѣстный французскій писатель Леонъ Додэ такъ 
вскрываетъ секретъ вліянія и славы Л. Н. Толстого во 
Франціи:

„Наша эпоха, упразднивъ законы, Бога и традиціи,



преклоняется предъ глашатаями новыхъ идей, какимъ 
является и жестокій теоретикъ „Воскресенія"... Евреи, 
никогда не упускающіе случая прицѣпиться ко всему, 
что можетъ смутить спокойствіе страны и расшатать 
ея основы, съ особеннымъ восторгомъ усыновили Тол­
стого. Нѣтъ такого сына или племянника жида-финан- 
систа, который не былъ бы готовъ проповѣдывать 
„Власть тьмы" народу и объяснять ему значеніе но­
вой религіи. Въ тотъ вечеръ въ „Одеонѣ", когда среди 
роскошной филантропической обстановки князь Нехлю­
довъ, терзаемый угрызеніями совѣсти, сомнѣніями и 
недоумѣніями, стремится спасти душу Масловой вели­
колѣпными фразами и непримѣнимыми на практикѣ 
средствами, безчеловѣчными вслѣдствіе чрезмѣрной гу­
манности, я любовался жидами.

„Какъ расчувствовались наши крокодилы!
„Плакали юные завсегдатаи кулисъ съ козлинымъ 

или верблюжьимъ профилемъ, которые послѣ смерти 
своихъ папашъ будутъ продолжать ихъ дѣло —разоре­
нія Франціи. Рыдали почтенные представители правосу­
дія, способствовавшіе бѣгству и безнаказанности столь­
кихъ мерзавцевъ и мошенниковъ. Громко негодовали 
при видѣ непонятой проститутки торговцы живымъ то­
варомъ всего свѣта!..

„Былъ тутъ и отпрыскъ извѣстнаго вора, пустив­
шаго по міру великое множество семействъ. Съ азар­
томъ хватаясь за сѣдую голову, онъ, съ восторжен­
ностью духобора, объяснялъ своему сосѣду, давно по­
терявшему стыдъ и совѣсть сенатору, величіе міровой 
скорби, проповѣдуемой со сцены...

„Извѣстно, что Израиль всегда стоитъ за идею ра­
венства и братства, чтобы удобнѣе грабить названныхъ 
братьевъ, а изъ награбленныхъ милліоновъ удѣлить 
грошъ на свѣчу передъ алтаремъ всемірнаго союза...



—  139 —

„Во время представленія „Воскресенія" я понялъ 
таинственную причину современной моды на такихъ 
писателей, какъ Толстой. Непризнающіе родину космо­
политы черпаютъ изъ его ученія мнимо благородное 
оправданіе своей подлой трусости и эгоизма. Презрѣніе 
къ имуществу не можетъ не прельщать аферистовъ, 
падкихъ до чужого добра, которые набѣгутъ со всѣхъ 
сторонъ, чтобы захватить имѣнія и капиталы князей 
Нехлюдовыхъ. Жадные представители золотого Гетто 
всегда являются ярыми почитателями альтруизма. Въ 
непротивленіи злу насиліемъ, въ пышныхъ тирадахъ 
противъ милитаризма исконные враги арійскихъ об­
ществъ усматриваютъ походъ къ разоруженію и апо­
логію трусости. Въ кликѣ „Долой оружіе!" имъ осо­
бенно нравится перспектива повышенія курса. Когда 
народы будутъ обниматься, какъ удобно будетъ опу­
стошать ихъ карманы!

„И вотъ почему, когда Нехлюдовъ патетически клей­
милъ условную ложь общества, я видѣлъ вокругъ себя 
еще гнуснѣйшую и преступнѣйшую ложь. Ту ложь, что 
пользуется чувствительностью сердца и святыми сле­
зами состраданія, чтобы методически эксплуатиро­
вать простосердечіе и недомысліе.

Сквозь несомнѣнный геній автора я прозрѣвалъ ясно 
современное лицемѣріе, находящее извиненіе своимъ 
мерзкимъ поступкамъ въ проповѣди милосердія, собо­
лѣзнующей однимъ проституткамъ, мошенникамъ и на­
рушителямъ государственныхъ постановленій, устраивая 
шестія изъ плакальщицъ и почитателей вокругъ нрав­
ственныхъ уродовъ.

И уже всюду начинаютъ проявляться тлетворныя 
послѣдствія этого апоѳеоза паденія и преступленія: по­
кидающее насъ мужество замѣняется сентименталь- 
ностьюи„



- 1 4 0  —

И вотъ стаи такихъ „черныхъ вороновъ" слетѣлись, 
было, ко гробу Л. Толстого и возмутили своимъ кар­
каньемъ покой Россіи и всего міра!..— Это ли не „уче­
ники" Л. Толстого?!. Это ли не наслѣдіе, оставленное 
имъ міру?!. Это ли не закваска, которою Толстой меч­
талъ всквасить на весь міръ?!. О, если бы онъ всталъ 
и посмотрѣлъ, что сдѣлали съ нимъ всесвѣтные лице­
мѣры, заполнившіе ряды его „учениковъ", одѣвшіеся 
въ плащъ „толстовцевъ"!.. Въ безсиліи онъ замахалъ 
бы старческими руками, горько зарыдалъ бы и сказалъ: 
„Я этого не хотѣлъ!.. Все это мерзость запустѣнія!.." 
А въ отвѣтъ бы услыхалъ: „ Нѣтъ, мы —  твои, мы —  
толстовцы"... И всѣ эти лицедѣи потянулись бы къ 
старцу съ лобзаніями...

Содрогнулся бы старецъ отъ такихъ плодовъ, отъ 
такого наслѣдія, оставленнаго міру его все разрушав­
шимъ „художествомъ"!.. И снова онъ попытался бы 
бѣжать и отъ этихъ „толстовцевъ", и отъ своего „ху­
дожества"... И снова „черные вороны" хищно впились 
бы въ него своими клювами и когтями... И снова онъ 
безпомощно и горько простоналъ бы на весь міръ!.. 
Вѣчная трагедія!.. Вѣчная сумятица!.. Вѣчный хаосъ!.. 
И все это потому, что самое „художество" гр. Л. Тол­
стого носило въ себѣ сѣмена ужаснаго хаоса, ужаснаго’ 
разрушенія!.. „Разрушу все", —  сказалъ великій духъ 
Толстого... И вотъ предъ нимъ картина разрушенія, 
при видѣ которой онъ самъ пришелъ въ стенаніе и на 
вѣки сомкнулъ глаза!

И. Айвазовъ.



Христіанство, гуманизмъ и соціализмъ, какъ 
факторы исторіи*).

Бѣлка кружится въ колесѣ и, при всякомъ новомъ скачкѣ 
по его окружности, она проникается увѣренностью, что дѣ­
лаетъ „шагъ впередъ". Но въ дѣйствительности она зани­
мается лишь самообманомъ и истощеніемъ своихъ силъ, 
приближающихъ ее къ смерти.

Не то ли происходитъ съ человѣчествомъ гуманистической 
формаціи, оторвавшимся отъ Христа и попавшимъ въ свой 
„заколдованный кругъ"? — Поднимаясь до соціализма, оно, 
при шумѣ трескучихъ огней и... разрушительныхъ бомбъ, 
градомъ которыхъ разсыпается блестящій соціалистическій 
фейерверкъ, падаетъ въ омутъ анархіи, на самое дно „зооло- 
гической-Ницшеанской морали и, замаскировавъ свое глу­
бокое паденіе благовидной наружностью толстовщины, про­
должаетъ, при помощи своихъ фальшивыхъ добродѣтелей и. 
„непротивленія злу“, служить разрушительному дѣлу со­
ціализма и подкладывать „горючій матеріалъ" для истреби­
тельныхъ огней его.

„Просвѣщенное" человѣчество хочетъ себя увѣрить въ 
прогрессѣ, въ своемъ побѣдоносномъ шествіи „впередъ". Но 
не занимается ли оно самообманомъ бѣлки въ колесѣ и только 
истощеніемъ (особенно подъ „градомъ" истребительныхъ 
бомбъ) своихъ силъ, приближающимъ его къ смерти? — И 
дѣйствительно: дыханіе смерти ясно чуется въ атмосферѣ 
духовной жизни „ просвѣщеннаго" человѣчества. Смертная 
тоска, іаесііиш ѵііае становится обязательнымъ его спутникомъ и 
безъ счета уноситъ свои жертвы съ арены жизни... А какое

с) Продолженіе. — См. „Г. Ц.“ мартъ м. 1913 г.



—  142 —

удручающее зрѣлище духовной гангрены даетъ, при бли­
жайшемъ изслѣдованіи, внутреннее содержаніе души совре­
менной интеллигенціи, въ преобладающей массѣ, наполнен­
ной хаосомъ всяческихъ настроеній и разъѣдаемой червото­
чиной мучительныхъ противорѣчій! — Въ самомъ дѣлѣ, что 
такое современный интеллигентъ того „счастливаго" типа, 
который не омертвѣлъ еще до потери чуткости и интереса 
къ „жгучимъ", но обязательнымъ для просвѣщеннаго созна­
нія „вопросамъ бытія" и который еще не обратился въ „хо­
дячій кусокъ матеріи" „ движущійся на пружинахъ чисто 
животныхъ инстинктовъ... по образцу того же Ницшеанскаго 
„Сверхъ-человѣка" (а сколько такихъ ходячихъ мертвецовъ!).

Что же представляетъ изъ себя такой современный интел­
лигентъ гуманистической формаціи со стороны своего вну­
тренняго содержанія? А вотъ—что: I. въ христіанскаго Бога, 
Личнаго и Разумнаго, онъ не вѣритъ, но вѣритъ въ бездуш­
ную матерію и слѣпую силу, подчиненныя закономѣрности 
и цѣлесообразности; а откуда взялась сама матерія, равно 
какъ и сила, какова ихъ сущность и какимъ образомъ слѣ­
пая сила можетъ проявлять себя въ матеріи закономѣрно и 
цѣлесообразно — интеллигентъ на это отвѣтить разумно не 
можетъ: здравая логика требуетъ признанія разумной при­
чины для разумнаго слѣдствія, но „просвѣщенный" интел­
лигентъ предпочитаетъ остаться при своемъ пародоксѣ, чтобы 
уклониться отъ такого вывода; въ крайнемъ случаѣ онъ 
отваживается отрицать вообще цѣлесообразность и разум­
ность въ мірѣ, но такая „отвага" ему обходится очень дорого 
и стоитъ потери „доброй репутаціи", ибо, будучи самъ про­
изведеніемъ „слѣпыхъ", по его признанію, силъ природы, 
онъ логически принуждается къ отреченію и отъ своей ра­
зумности и даже личной индивидуальности и попадаетъ, та­
кимъ образомъ, въ разрядъ существъ, лишенныхъ разума и, 
стало-быть, всего менѣе „компетентныхъ" въ рѣшеніи во­
проса о разумности чего бы то ни было. II. При всемъ томъ 
увѣренность „просвѣщеннаго" интеллигента въ господствѣ 
Разумнаго Начала во вселенной настолько велика, что онъ 
даже не сомнѣвается въ возможности изученія явленій міра 
по методамъ научнымъ, строго обоснованнымъ на требова­
ніяхъ именно разума—и не обманывается въ своей увѣрен­
ности! А какъ это можетъ произойти—онъ даже не задумы-



—  143 —

вается! III. Существованіе Абсолютной Истины интеллигентъ 
изслѣдуемаго типа попросту отвергаетъ, но признаетъ без­
конечный рядъ истинъ относительныхъ, которыя по существу 
своему ни чѣмъ инымъ быть не могутъ, какъ намеками на 
нее, отдаленными и несовершенными отраженіями; такимъ 
образомъ, имѣя дѣло лишь съ намеками на истину, съ ея 
несовершенными снимками, и приближеніями къ ней, интел­
лигентъ признаетъ за ними самодовлѣющее значеніе, под­
линникъ же и источникъ ихъ отвергаетъ. Почему?—Разум­
наго отвѣта онъ дать не можетъ; поэтому „благоразумно" 
помалкиваетъ и, молча, съ серьезнымъ видомъ продолжаетъ 
свою „научную экскурсію" по безконечнымъ ступенькамъ 
(относительностей), упорно не замѣчая самой „лѣстницы" и 
даже отвергая ея существованіе! IV. Но при такихъ условіяхъ 
онъ становится жертвой новаго „недоразумѣнія"; въ самомъ 
дѣлѣ, зачѣмъ эта „прогулка" по безконечнымъ ступенькамъ, 
если „научное убѣжденіе" — таково, что искомаго все равно 
не отыщешь, что сколько бы ни шелъ, все равно до цѣли 
не дойдешь, что истина настоящая—неизмѣнная и вѣчная, 
„нефальшивая" истина — никогда не будетъ познана, и от­
крыта. Спрашивается: зачѣмъ трудиться надъ отысканіемъ 
ея и сооружать грандіозныя построенія научныхъ системъ, 
разъ по существу своему они ничѣмъ не отличаются отъ 
карточныхъ домиковъ и расползаются отъ перваго дуновенія 
новаго-вѣтра, или, что—тожъ, отъ новаго откровенія „науч­
ной мысли"? Неужели занятія миѳическаго Сизифа столь 
увлекательны, что нельзя обойтись безъ подражанія ему?—  
Но Сизифъ работалъ по принужденію, а интеллигентный ра­
ботникъ науки пользуется „свободой изслѣдованія"—что жъ 
его побуждаетъ къ апріори—безнадежной работѣ?—Сегодня 
торжествуютъ „аллопаты", завтра— „гомеопаты"! Сегодня все 
базируется на „атомахъ", завтра они „проваливаются" и вмѣ­
сто нихъ подставляются „электроны" и т. д. Но сколько бы 
ни подставляли „игрековъ" вмѣсто „иксовъ", ясно, что не­
извѣстность не разсѣется. Хорошо это сознаетъ научный ра­
ботникъ, но работы не оставляетъ. Почему?—Онъ не отдаетъ 
себѣ въ томъ отчета, предпочитая оставаться жертвой „без­
отчетнаго" влеченія, или тяготѣнія той Абсолютной Истины, 
Которую отвергаетъ и Которая, тѣмъ не менѣе, служитъ 
единственнымъ условіемъ, сообщающимъ осмысленность его



—  144 —

занятіямъ. У. Далѣе, тотъ же „просвѣщенный" интеллигентъ, 
уважая научный авторитетъ Лавуазье и Гельмгольца, не 
смѣетъ отрицать неуничтожимость матеріи и „законъ сохра­
ненія силы-энергіи", но при всемъ томъ... отрицаетъ без­
смертіе своего личнаго „я", своего сознанія, которое само по 
себѣ цѣннѣе въ безконечное число разъ всей бездушной ма­
теріи въ совокупности со слѣпой силой; такимъ образомъ, 
онъ тутъ впадаетъ въ противорѣчіе съ закономъ цѣлесооб­
разности, господствующимъ въ мірѣ; но это не все: напра­
вляя свое отрицаніе безсмертія на свое сознаніе, на тотъ 
факторъ, при помощи котораго онъ только и узнаетъ о не­
уничтожимое™ или, что тоже, о „безсмертіи" силы и мате­
ріи (въ ея атомахъ), интеллигентъ допускаетъ вопіющую не­
сообразность, отъ которой предостерегалъ міръ еше Кузьма 
Прутковъ, незабвенный философъ, резонно поучавшій, что 
нельзя „совмѣстить несовмѣстимое" и „объять необъятное", 
ни тѣмъ болѣе... измѣрить безконечность при помощи кар­
маннаго аршина, далеко несоотвѣтствующаго размѣру изслѣ­
дуемаго объекта: этой несообразностью измѣренія „величинъ 
несоизмѣримыхъ" не смущается просвѣщенное сознаніе ин­
теллигента! УІ. Далѣе, разсуждая искренне, интеллигентъ 
не находитъ въ своей жизни самаго главнаго, т.-е., смысла, 
выдерживающаго критику его „просвѣщеннаго сознанія", и 
если правда, что жизнь есть „даръ случайный, даръ напрас­
ный", или еще того хуже: „пустая и глупая шутка", то 
спрашивается: возможно ли жить „просвѣщенному" интел­
лигенту, для котораго безсмыслица должна быть больнѣе 
физическихъ страданій? Во всякомъ случаѣ, еслибъ даже 
жизнь не была „шуткой", а была тѣмъ, чѣмъ она есть по 
ходячему опредѣленію, а именно — „движеніемъ", то, вѣдь, 
чтобы двигаться, нужно знать для просвѣщеннаго ума не 
только направленіе,'но и цѣль „движенія", иначе неизбѣжно 
попадаешь въ комическіе герои дѣтской сказки, которые 
„идутъ туда—не знаютъ, куда" и „ищутъ того — не знаютъ, 
чего". Любой содержатель торговой лавочки, чтобы не обан­
кротиться, тонко обдумываетъ свое меркантильное „дѣльце": 
жизнь — не въ примѣръ посерьезнѣе торговаго предпріятія, 
и непониманіе ея смысла равносильно банкротству просвѣ­
щенія, которое тѣмъ сильнѣе роняетъ достоинство интелли­
гента, что онъ-то и считаетъ себя истиннымъ „свѣтоносите-



—  145 —

лемъ“, разсадникомъ просвѣщенія, между тѣмъ въ дѣйстви­
тельности, оказывается, не можетъ успѣшно выдержать ана­
логію даже съ ординарнымъ лавочникмоъ! VII. Въ крайнемъ 
случаѣ „просвѣщенные банкроты" для спасенія себя отъ 
нареканія... „общественнаго мнѣнія", и ближайшимъ обра­
зомъ — собственной „трудно подавляемой" совѣсти, цѣпля­
ются за семью, общество, государство и служеніемъ имъ 
оправдываютъ свое суіцествованіе, забывая, что эти коллек­
тивныя единицы состоятъ изъ такихъ же „я", какъ у ка­
ждаго „просвѣщеннаго банкрота" и съ точки зрѣнія „про­
свѣщеннаго" сознанія эти коллективныя единицы получаютъ 
видъ лишь количественно выросшей ошибки, или „абсурда" 
человѣческаго бытія; стало-быть, этотъ аргументъ служитъ 
не въ пользу „просвѣщенныхъ банкротовъ" и только дѣ­
лаетъ очевиднѣе ихъ собственное банкротство... Но этимъ 
парадоксы изъ жизни духа „просвѣщеннаго" человѣчества 
не исчерпываются; VIII. Обязательно исповѣдуя соціалисти­
ческій „символъ вѣры" относительно „человѣческаго равен­
ства, свободы и братства", обязательно исповѣдуя „гуман­
ность" и доходя до виртуозности въ исполненіи „правилъ 
вѣжливаго обращенія", „просвѣщенный" интеллигентъ при 
всемъ томъ, подъ угрозой прослыть за обскуранта, чуждаго 
„свѣта науки", поставленъ въ тяжелую необходимость законъ 
борьбы за существованіе и господство принципа эгоизма 
признавать единственнымъ объясненіемъ строя общественной 
жизни людей и... животныхъ, въ виду категорическихъ „пред­
писаній" на этотъ счетъ столь великихъ „свѣтилъ", какъ 
Дарвинъ — для естествознанія и Карлъ Марксъ, Лассаль и 
прочіе „столпы" соціализма и современные оракулы... IX. Да­
лѣе, почитая „достоинство своей личности" не подлежащимъ 
сомнѣнію и защищая его съ ревностью — до кровопролитія 
(въ дуэли), „просвѣщенный" интеллигентъ, увы, не смѣетъ 
отказышться отъ конфузнаго родства... съ Дарвиновой обезья­
ной вс« подъ той же угрозой прослыть за обскуранта... 
X. Какъ бы въ насмѣшку надъ соціалистическимъ „симво­
ломъ вѣры", обязательнымъ для всякаго „не-обскуранта“, 
какъ бы въ насмѣшку самымъ главнымъ „членомъ" этого 
символа—относительно „свободы" — научный детерминизмъ 
прёподноситъ „просвѣщенному сознанію" интеллигента без­
надежное отрицаніе „свободы11 человѣческой воли — и онъ 
еще разъ вынуждается „совмѣстить несовѣстимое"!..

Г О Л О С Ъ  Ц Е Р К В И . 1 0



—  146 —

Было бы, впрочемъ, напраснымъ трудомъ пытаться цѣли­
комъ исчерпать всѣ „несовмѣстимые" парадоксы изъ жизни 
духа современной интеллигенціи. Сказаннаго однако вполнѣ 
достаточно, чтобы видѣть, какъ велико сгущеніе сумбурнаго 
мрака въ потемкахъ интеллигентной души и какъ сильно 
напоминаютъ эти „потемки" тюремную темницу... Но это не 
та темница, къ которой Шильенскій узникъ Байрона могъ 
привыкнуть до нежеланія съ ней разстаться—нѣтъ: она по­
ходитъ скорѣе на одно изъ мрачныхъ отдѣленій Дантовскаго 
ада, откуда заключенныя жертвы безудержно стремятся вы­
рваться, но, увы, безуспѣшно!—Безуспѣшно, ибо адъ гнѣз­
дится въ нихъ самихъ, а можно ли убѣжать отъ себя?

Изобрѣтательность генія просвѣщеннаго человѣчества на­
прягаетъ всяческія усилія, чтобы найти эту чудесную воз­
можность, и даже слабый призракъ успѣха доставляетъ 
шумную радость изобрѣтателямъ и ихъ просвѣщеннымъ по­
клонникамъ. Но увы!— „Призракъ успѣха" достигается цѣ­
ной духовнаго самоубійства во всевозмояшыхъ его видахъ, 
за которые цѣпляется интеллигенція единственно для того, 
чтобы не остаться наединѣ съ самимъ собой, со своими „по­
темками", со своей „темницей". Взгляните на тосіиз уіѵешіі, 
на строй жизни въ наиболѣе „культурныхъ" центрахъ, счи­
тающихся гнѣздами цивилизаціи, просвѣщенія: развѣ не 
бросается въ глаза тенденція, какъ возможно, болѣе создать 
для человѣческаго духа поводовъ къ разсѣянію? Весь строй 
жизни разсчитанъ на то, чтобы человѣкъ былъ охваченъ „съ 
головы до ногъ" потокомъ непрерывныхъ развлеченій и не 
имѣлъ ни времени, ни желанія оглянуться на себя!—Жизнь 
изъ „внутреннихъ покоевъ" души, гдѣ—ея настоящее мѣсто, 
выбрасывается наружу—въ буквальномъ смыслѣ—„на улицу", 
на бульвары, въ театры, въ рестораны, въ клубы, на скачки 
и проч., и проч. Человѣчество рвется уйти отъ себя и за­
кружиться до забвенія о себѣ въ „вихрѣ удовольствій", со 
стоящихъ въ пріятномъ щекотаніи нервовъ зрительныхъ 
слуховыхъ и пррч.—щекотаніи,'за которымъ забываются на­
сущныя потребности духа. Съ той же цѣлью человѣчество 
придается азарту подъ видомъ всевозмояшыхъ спортовъ: на­
чиная отъ „не-виннаго“ картежнаго спортсменства и кончая 
бѣшенными лошадиными скачками, на которыхъ нерѣдко 
вмѣсто „тріумфальнаго приза" любители спорта находятъ



—  147 —

преждевременную и мучительную смерть. Азартъ перено­
сится и въ дѣятельность общественную, политическую: тамъ 
тоже происходитъ погоня за „призами" зиі ^епегіз... Сплошь 
да рядомъ однако культурное человѣчество подходитъ къ 
цѣли -самоубійства духа откровеннымъ „прямикомъ": для 
этого предается широкому разгулу съ попойками и развра­
томъ нисколько не въ меньшей м-ѣрѣ, чѣмъ отщепенцы куль­
туры, „низовые элементы" общества, лишенные всякаго „про­
свѣщенія"—разница только въ дороговизнѣ подобныхъ „за­
нятій", да въ обстановкѣ ихъ, которая для культурныхъ 
„избранниковъ" украшается декораціями, вполнѣ удовлетво- 
ряюищми ихъ изысканный „художественно-развитой" вкусъ!

Но какъ бы ни было продолжительно опьяненіе, угаръ отъ 
него проходитъ—наступаетъ отрезвленіе, и тогда предъ про­
свѣщеннымъ сознаніемъ интеллигента опять открываются 
потемки его души, ея мрачная темница: онъ убѣящается, 
что не ушелъ изъ ней, что онъ къ ней прикованъ столь же 
крѣпко, какъ Прометей—къ скалѣ, и перспектива новаго 
томленія духа отъ гнетущаго чувства пустоты бытія, ничѣмъ 
не оправдываемаго, перспектива страданій съ сознаніемъ 
ихъ неизбѣжности и, главное, безцѣльности наполняетъ его 
ужасомъ н отчаяніемъ... Что же онъ предпринимаетъ для 
своего спасенія? Обращается-ли къ творчеству философскаго 
ума и тамъ-ли ищетъ выхода?—О, нѣтъ: онъ прекрасно извѣ­
далъ цѣну этого творчества—узналъ полное банкротство че­
ловѣческаго ума въ „компетентной", ему области—въ фило­
софіи, послѣ того, какъ величайшіе мыслители понастроили 
бездну философскихъ системъ, претендуя, каждый по-своему, 
открыть обязательную для общаго признанія цетину. Онъ 
понялъ „совершенство" того логическаго аппарата, на кото­
ромъ работаютъ философы—его замѣчательную приспособ­
ляемость къ своему обладателю—въ такой мѣрѣ, что „аппа­
ратъ" этотъ, будучи безупреченъ не въ меньшей степени, 
напримѣръ, у Гегеля, чѣмъ у Шопенгауэра съ' Гартманомъ, 
создалъ однако совершенно противоположныя системы воз­
зрѣній, давіші логически безупречное оправданіе такимъ 
антиподамъ, какъ оптимизмъ и пессимизмъ. Это значитъ: 
„чего хочешь, того и просишь"! Если надоѣли жизнерадост­
ныя аріи Гегеля, претендующаго породнить тебя съ „истиной 
жизни", то ступай къ ПІопенгауеру—онъ накормитъ тебя

ю*



—  148'  —

ядомъ тоски и отчаянія съ той же цѣлью—чтобы породнить 
тебя... съ „истиной жизни"...

Цѣну столь претенціозныхъ философскихъ измышленій 
просвѣщенный умъ интеллигента нынѣ хорошо понялъ, и, 
конечно, за помощью къ нимъ въ серьезныхъ случаяхъ 
жизни не обратится. Но вотъ чего не понялъ и понять не 
хочетъ „просвѣщенный" умъ интеллигента: той простой 
истины, что „сердцемъ вѣруется въ правду"—что сердце 
есть проводникъ истины, а разсудокъ обрабатываетъ лишь 
то, что попадаетъ въ сердце... А что же въ него попадаетъ, 
какъ не то, что пользуется его любовью?—Итакъ, любовь— 
вотъ настоящій ключъ къ познанію! да и можетъ-ли быть 
иначе? Вѣдь, только любовь рождаетъ „интересъ", а инте­
ресъ возбуждаетъ и обостряетъ „вниманіе". Безъ вниманія 
же—возможно-ли какое-либо „познаваніе"?—И христіанство, 
требующее для разумѣнія своей истины, прежде всего, все­
цѣлостной любви къ Богу въ Лицѣ Христа, не только не на­
силуетъ „природы" человѣческаго разума, но указываетъ 
ему надлежащій, нормальный путь для выполненія имъ сво­
его назначенія: итакъ, прежде всего, пусть человѣкъ сердцемъ 
увѣруетъ въ правду, сердцемъ восприметъ христіанскую 
истину—тогда онъ и познаетъ ее! Такъ дѣлается вездѣ— 
даже въ математикѣ: тѣ изъ школьниковъ, которые не имѣ­
ютъ сердечнаго располоя;енія къ математической истинѣ, 
навсегда останутся профанами въ ней, хотя бы дѣлали за­
мѣчательные успѣхи въ другихъ областяхъ знанія.—Отсут­
ствіе любви ко Христу, этому Величайшему Идеалу Свя­
тости и Совершенства,—вотъ что лишаетъ „просвѣщенное" 
человѣчество ключа къ познанію и усвоенію христіанской 
истины: тѣ, которые не довели своего сердца до такого без­
надежнаго оскудѣнія—тѣ нашли дорогу ко Христу, увѣро­
вали въ Него и познали Его, а между ними немало, вѣдь, 
есть и общепризнанныхъ „свѣтилъ науки": стоитъ вспомнить 
Ньютона, Паскаля, Кеплера, Коперника, Кювье, Агассиса, 
Франклина, Фаредея, Пастера, Пирогова, философа Соловьева 
и проч. и проч.—Кто посмѣетъ бросить имъ упрекъ въ не­
достаточной „просвѣщенности"? А между тѣмъ они были, 
прежде всего, христіане и только затѣмъ уже „ученые"... 
Современная же „просвѣщенная" интеллигенція, воспитав­
шая себя по правиламъ культа самообожанія, развращенная



—  149 —

обольстительной гуманистической ложью, такъ пріятно тѣ­
шащей эгоизмъ, отравленная сладкимъ ядомъ соціализма, 
ницшеанства и толстовщины и исполненная не равнодушія 
только—нѣтъ: но сознательной ненависти ко Христу, съ Ко­
торымъ борется, какъ со своимъ Противникомъ и Котораго 
предаетъ издѣвательскому поруганію и въ жизни и въ ли­
тературѣ,—о, разумѣется, эта „сознательная", „просвѣщен­
ная" интеллигенція не находитъ Христа въ Его подлинномъ 
Евангельскомъ образѣ, не сломитъ предъ Нимъ своей гор­
дыни, не̂  приблизится съ покаяніемъ къ Нему и останется 
Ему чуяща... Всѣмъ извѣстна психологія гордаго упрямства: 
оно всячески старается замаскировать свою несостоятельность 
и неправоту; когда же пораженіе его становится очевиднымъ, 
упрямый гордецъ предпочитаетъ „лучше умереть, чѣмъ усту­
пить и сдаться". Такъ именно и дѣлаетъ упрямое человѣ­
чество, гордое своимъ „просвѣщеніемъ": доведенное до отчая­
нія мракомъ потемокъ собственной души и сознаніемъ своей 
безвыходности, оно не къ подножію Животворящаго Креста, 
которымъ куплены наше спасеніе и возрожденіе къ жизни,— 
не туда несетъ свои страданія и муки безысходныя, а идетъ 
съ ними на обширное кладбище буддійской Нирваны, чтобы 
тамъ окончательно „ликвидировать" свое бытіе, чтобы въ 
буддизмѣ довершить актъ сознательнаго самоубійства духа. 
Но это—не „толстовскій буддизмъ", который, какъ и самъ 
Толстой, исполненъ глубокаго лицемѣрія и фальши и кото­
рый позволяетъ своимъ поклонникамъ, хотя бы въ лицѣ 
самого Толстого, жить въ роскошныхъ палатамъ, обзаводиться 
многочисленной семьей, тратить на свое „пропитаніе" по 
60 тысячъ рублей въ годъ, тѣшить себя погремушкой все­
мірной славы и для той же тщеславной цѣли держать при 
себѣ дая*е „стенографовъ"!—нѣтъ: въ своемъ гордомъ проти­
вленіи Христу, упрямое человѣчество дѣлаетъ нынѣ безум­
ную попытку вычеркнуть изъ человѣческой исторіи всѣ два­
дцать вѣковъ христіанства, чтобы вернуться къ отдаленной 
дохристіанской эпохѣ—эпохѣ великаго отчаянія, возведеннаго 
на степень религіознаго культа и выразившагося въ буд­
дизмѣ съ его вожделѣннымъ для всѣхъ самоубійцъ фина­
ломъ—Нирваішй...

Замѣчательно: что же привело „просвѣщенное" человѣче­
ство на дно могилы буддійской Нирваны? Не оно-ли, эта



— 150 —

„просвѣщенное" человѣчество, въ теченіи всей длинной исто­
ріи своего христоотступничества и „блужданія по пустынѣ", 
только тѣмъ и было озабочено, чтобы послужить своему по­
велителю—эгоцзму и устроить свою жизнь, свое счастье 
именно такъ, какъ онъ подсказываетъ? Не подъ этимъ-ли 
обольстительнымъ предлогомъ—устроить свое личное счастье 
и сохранить личную свободу—оно, просвѣщенное человѣче­
ство, подъ диктовку все того же своего повелителя—эгоизма, 
и подняло когда-то знамя бунта и отреченія отъ Христа?— 
И что же этотъ „повелитель" сдѣлалъ съ просвѣщенными 
своими поклонниками и „подданными"? Смѣшно и грустно 
сказать: онъ обратилъ ихъ въ рабовъ отчаянія и бросилъ въ 
мрачную бездну буддійской Нирваны, гдѣ тонетъ не только 
личное, эгоистическое счастье, такъ ревниво охраняемое и 
оберегаемое ими, но уничтожаются даже проблески всякаго 
личнаго, сознательнаго бытія—происходитъ раствореніе въ 
„ничто", погруженіе въ „небытіе"! Тутъ буквально сбывается 
предостереженіе Христа: „кто хочетъ душу (жизнь) свою 
сберечь, тотъ потеряетъ ее" (Ев. Матѳ. 16, 25). Но это не 
все: самый способъ достиженія такихъ губительныхъ для 
жизни результатовъ, какъ „потеря" ея, цѣна, во что обхо­
дится просвѣщенному человѣчеству это достиженіе, чрезвы­
чайно назидательны, и о нихъ стоитъ обмолвиться.

Вѣдь, что такое буддизмъ? Развѣ по своей идейной сущ­
ности онъ не напоминаетъ той самой висѣлицы, на которой 
несчастная жертва находитъ небыстро наступающую смерть 
отъ мучительнаго задушенія, отъ насильственнаго подавле­
нія самой насущной потребности живого организма—потреб­
ности дышать?—Это дѣйствительно такъ,—и въ то время, 
какъ вся природа включительно до микроскопической капли 
воды, въ которой открываются миріады живыхъ существъ, 
является великимъ глашатаемъ господствующаго принципа 
жизни, въ то время, какъ инстинктъ самосохраненія охва­
тываетъ весь живущій міръ, а у человѣка достигаетъ выс­
шаго выраженія въ формѣ неутолимой жажды жизни и по­
требности счастья,—буддизма» леденящимъ дыханіемъ смерти 
хочетъ уничтожить всѣ проявленія жизни—стремится заглу­
шить могучій голосъ самой природы, а человѣка обратить 
въ мертвеца, подавивъ въ немъ и жажду жизни, и потреб­
ность счастья.... Между тѣмъ, въ христіанствѣ эти величай-



—  151 —

шіе стимулы находятъ себѣ полное оправданіе: тамъ для 
человѣческой жажды жизни и потребности счастья откры­
вается безпредѣльный источникъ • всесовершеннѣйшаго удо­
влетворенія съ перспективами блаженнаго безсмертія не 
только духовнаго, но даже и тѣлеснаго. Самыя страданія 
пріобрѣтаютъ въ христіанствѣ глубокую осмысленность, какъ 
путь, какъ средства къ достиженію безконечнаго счастья! 
И эта прекрасная христіанская правда, ея непререкаемая 
дѣйствительность засвидѣтельствована не туманными фило­
софскими измышленіями, изъ которыхъ буддизмъ черпаетъ 
свое содержаніе, а засвидѣтельствована безспорно истори­
ческимъ фактомъ Личности Христа и Его Воскресеніемъ, 
положившимъ начало вѣковому чуду христіанства, суще­
ствующему и понынѣ, не смотря на „врата адовы", какъ 
безспорный фактъ нашей современности. Что же предпри­
нимаетъ, въ виду такой параллели, „просвѣщенное" чело­
вѣчество?—А вотъ что: оно отвергаетъ христіанство и въ 
буквальномъ смыслѣ слова, „разсудку вопреки, наперекоръ 
стихіи", льнетъ къ буддизму, чтобы въ немъ, подъ бреме­
немъ безсмысленныхъ страданій, достигнуть еще болѣе не­
лѣпаго конца—уничтоженія бытія, противъ чего возстаетъ 
всѣмъ существомъ самая природа того же „просвѣщеннаго" 
человѣчества.—Цѣной отреченія отъ здраваго смысла, цѣ­
ной попранія и разума, и чувства, и инстинктовъ—вотъ ка­
кой цѣной достается духовное самоубійство „просвѣщен­
ныхъ" представителей человѣчества, „погружающихъ" себя 
въ буддійскую „Нирвану".—По истинѣ, „называя себя" муд­
рыми, обезумѣли"!..

В. Свѣтловъ.

(Продолженіе слѣдуетъ).



О Т Д Ѣ Л Ъ  В Т О Р О Й .

Наши новые законы и законо­
проекты о свободѣ совѣсти*).
Въ проектѣ второмъ—объ отношеніи государства къ отдѣль­

нымъ вѣроисповѣданіямъ Министерство старается выяснить 
измѣненія, какія должно повлечь за собой примѣненіе къ 
жизни принципа свободы совѣсти. Министръ заявляетъ прежде 
всего, что правительственное провозглашеніе принципа свободы 
совѣсти „не знаменуетъ непремѣнно отдѣленіе церкви отъ госу­
дарства или безразличное отношеніе государства къ религіи". 
Государство не можетъ игнорировать религіозныхъ началъ, ко­
торыми живетъ народъ. Религія должна охраняться не только 
какъ важнѣйшее благо отдѣльныхъ лицъ и цѣлыхъ церков­
ныхъ общеній, но и какъ одинъ изъ главныхъ устоевъ обще­
ственной и государственной жизни. Поэтому и съ провоз­
глашеніемъ свободы совѣсти должны у насъ остаться въ 
силѣ постановленія, карающія поруганіе и осмѣяніе церкви 
и религіозныхъ вѣрованій, включая сюда и возложеніе хулы 
на Господа Бога (ст. 73 Уг. Улож.), выраженіе неуваженія 
къ религіи и предписаніямъ культа (ст. 74 и 76) и безчин­
ства въ молитвенномъ домѣ (ст. 75 и 77). Подлежитъ также 
сохраненію и ст. 80 У г. Улож., препятствующая стѣсненію 
отдѣльнаго лица во внѣшнемъ оказательствѣ своихъ рели­
гіозныхъ вѣрованій въ совершеніи требуемыхъ исповѣда­
ніемъ или вѣроученіемъ богомолебныхъ дѣйствій, поскольку, 
конечно, совершеніе таковыхъ не воспрещено закономъ. —

*) Продолженіе.—См. „V. Ц.“ 1913 г. Мартъ м.



—  153 —

Потомъ признаніе государствомъ принципа свободы совѣсти 
не подразумѣваетъ вовсе совершеннаго одинаковаго отноше­
нія законодательства ко всѣмъ, вѣроисповѣданіямъ. Ино­
странныя государства; не смотря на широко проводимую 
ими свободу совѣсти, относятся далеко не одинаково къ при­
знаннымъ въ этихъ государствахъ религіямъ. Напр. Прус­
ская конституціонная хартія, выдѣляя христіанство изъ числа 
прочихъ допускаемыхъ въ государствѣ исповѣданій, уста­
навливаетъ, что христіанская религія служитъ основаніемъ 
для тѣхъ государственныхъ учрежденій, которыя имѣютъ ре­
лигіозный характеръ. Равнымъ образомъ признаніе государ­
ствомъ за какой либо религіей особыхъ привиллегій само по 
себѣ не можетъ быть признано противорѣчащимъ началамъ 
свободы совѣсти. Вообще „согласно наукѣ публичнаго права, 
однѣ изъ вѣроисповѣдныхъ обществъ могутъ быть признан­
ными со стороны государства, другія только терпимыми. При­
знанными могутъ быть тѣ обіцества, которыя пользуются 
особымъ довѣріемъ со стороны государства, какъ благотворно 
вліяющія на убѣжденія и нравы народа и имѣющія особли­
вое значеніе въ судьбахъ страны. Такое положеніе могутъ 
занимать и одно вѣроисповѣданіе и нѣсколько, по усмотрѣ- 
нію государства. Выборъ и выдѣленіе ихъ изъ числа дру­
гихъ религіозныхъ обществъ зависитъ отъ мѣстныхъ обстоя­
тельствъ и историческихъ условій, а также отъ свойства 
самихъ религіозныхъ обществъ, и есть дѣло государства. 
Вѣдь, необходимо имѣть въ виду, что нерѣдко народъ бы­
ваетъ исторически связанъ съ извѣстнымъ исповѣданіемъ, 
которое вошло, такъ сказать, въ его плоть и кровь, которое 
служитъ достояніемъ духовной жизни и однимъ изъ основ­
ныхъ началъ его міросозерцанія. Такому исповѣданію, кото­
рому въ наукѣ даже присвоено особое наименованіе земской 
Церкви (ЪаінІезкігсЬе), государство, отнюдь не измѣняя принци­
пу свободы совѣсти и вѣроисповѣданія, не только обязано дать 
свободно укрѣпляться въ населеніи, предоставляя ему въ 
самыхъ широкихъ размѣрахъ свободу дѣйствій, но можетъ 
дать и существенно другое положеніе сравнительно съ осталь­
ными вѣроисповѣдными обществами, поддерживая его миссіи 
государственною властію, требуя обязательно преподаванія 
въ школахъ его религіознаго ученія, привлекая представи­
телей его къ участію въ дѣлахъ верховнаго управленія и



—  154

пр. При такихъ условіяхъ вполнѣ естественно, что и наше 
законодательство, выдѣляя Православную Церковь изъ числа 
прочихъ признанныхъ въ Россіи вѣроисповѣданій, беретъ ее 
подъ особое свое покровительство. Нельзя забыть того зна­
ченія, которое православная вѣра имѣла съ отдаленныхъ 
временъ Владиміра Святого на самое образованіе русскаго 
государства, собирая русскихъ людей вокругъ престола Пра­
вославныхъ Государей, которые въ представленіи народныхъ 
массъ являлись носителями не только идеи власти, но и на­
ціональной вѣры. Одними историческими заслугами не исчер­
пывается однако связь между православною Церковію и рос­
сійскимъ государствомъ. Православная Христіанская вѣра 
не только господствующая, но и болѣе распространенная въ 
Россіи, должна быть признана однимъ изъ главныхъ устоевъ 
русской государственности, такъ какъ, являясь соединитель­
нымъ звеномъ, сплачивающимъ многочисленное населеніе 
Россіи, она придала нашему отечеству ту мощь, въ силу ко­
торой оно, не смотря на претерпѣваемыя испытанія, зани­
маетъ столь выдающееся въ средѣ современныхъ государствъ 
положеніе. Достаточно вспомнить, что и въ настоящее время 
девизъ огромнаго большинства русскаго народа—„За вѣру, 
Царя и отечество", что во имя этого святого для него де­
виза русскій народъ совершалъ и продолжаетъ совершать 
геройскіе подвиги на полѣ брани, — чтобы понять, какая 
огромная нравственная сила заключается въ единеніи рус­
скаго государства съ православною Церковію, особливая за­
щита коей безспорно должна быть признана актомъ государ­
ственной мудрости. Несомнѣнно поэтому, что и съ призна­
ніемъ у насъ свободы совѣсти за православною Церковію 
должно сохраниться первенствующее и господствующее по­
ложеніе, тѣмъ болѣе, что таковое признано Основными За­
конами, измѣненіе которыхъ не входитъ въ компетенцію Госуд. 
Совѣта и Госуд. Думы. Поэтому, проводя неуклонно въ жизнь 
дѣйствіе Высочайше дарованныхъ узаконеній объ укрѣпле­
ніи началъ вѣротерпимости и свободы совѣсти, Министер­
ство Вн. Д. обязано силой Основныхъ Законовъ неизмѣнно 
стоять на стражѣ правъ и преимуществъ Православной Цер­
кви, какъ господствующей въ государствѣ. (Мис. Обозр. 1908, 
кн. 1, стр. 57— 58).

Мы привели длинную выдержку изъ проекта Министер-



—  155 —

ства въ виду того, что въ ней выраженъ довольно обстоя­
тельно взглядъ его по основному пункту въ вѣроисповѣд­
номъ вопросѣ. Взглядъ этотъ вѣрно отражаетъ ученіе госу­
дарственной науки п западно-европейскаго законодательства. 
Къ сожалѣнію, наши государственные мужи, изложивши это 
ученіе и законодательную практику, сейчасъ же отвертыва­
ются отъ приведеннаго примѣра, увлекаясь ходячими фелье­
тонными мнѣніями о свободѣ совѣсти. Сказавши, что Мини­
стерство считаетъ себя обязаннымъ силою основныхъ зако­
новъ не касаться правъ и преимуществъ Первенствующей 
Православной Церкви, оно сейчасъ же начинаетъ разглаголь­
ствовать вкривь и вкось отъ сказаннаго положенія/ Изъ ска­
заннаго выше, говоритъ Министерство, вовсе не слѣдуетъ, 
чтобы за. православною Церковію обязательно и полностію 
были сохранены всѣ предоставленныя ей дѣйствующими за­
конами преимущества. Почему?—Потому, что „нѣкоторыя изъ 
этихъ преимуществъ не являются вовсе прямымъ слѣд­
ствіемъ господствующаго ея положенія, признаки коего къ 
тому же не опредѣлены точнымъ образомъ въ законѣ. Кромѣ 
того, извѣстныя привиллегіи Православной Церкви напра­
влены собственно не столько къ упроченію первенствующаго 
ея значенія, сколько къ ограниченію правъ другихъ вѣро­
исповѣданій. Сохраненіе такихъ преимуществъ было бы бе­
зусловно не совмѣстимо съ понятіемъ свободы совѣсти, а 
потому отмѣна ихъ представляется совершенно необходимою “. 
Въ этой мотивировкѣ что ни слово, то фальшь или хитрый 
подвохъ. Составитель мотивировки указываетъ на неопредѣ­
ленность въ законѣ признаковъ господствующаго положенія 
православной Церкви. Если бы и было такъ, то честному го­
сударственному мужу слѣдовало бы позаботиться о томъ, 
чтобы восполнить замѣченный пробѣлъ въ законѣ и конечно 
не къ ущербу преимуществъ ІІрав. Церкви, а не пользо­
ваться неопредѣленностью, чтобы отобрать отъ Церкви дан­
ныя преимущества. Но ссылка на неопредѣленность закона 
не справедлива. Признаки господствующаго полоя/енія въ 
государствѣ Православной Церкви указаны въ законѣ ясно 
и опредѣленно. Въ основныхъ законахъ положительно ска­
зано, щго правила охраненія вѣротерпимости и предѣлы ея 
подробно означены въ Уставахъ по принадлежности (ст. 68 
Прим.). И такъ какъ сомнѣніе Министерства возбуждено на



—  156

счетъ исключительнаго права Православной Церкви привле­
кать къ себѣ послѣдователей изъ другихъ вѣръ, то объ этомъ 
правѣ въ особенности прямо сказано въ законѣ, что въ пре­
дѣлахъ россійскаго государства одна господствующая прав. 
Церковь имѣетъ право убѣждать послѣдователей иныхъ Хри­
стіанскихъ исповѣданій и иновѣрцевъ къ принятію ея уче­
нія о вѣрѣ. Духовныя же лица и свѣтскія прочихъ Хри­
стіанскихъ исповѣданій и иновѣрцы строжайше обязаны не 
прикасаться къ убѣжденію совѣсти не принадлежащихъ къ 
ихъ религіи (Уст. Ин. Испов. ст. 4, Срав. 256, 779, 1102, 1110 
того же устава). — Потомъ въ Министерской мотивировкѣ 
раздѣленіе привиллегій православной Церкви на безобидныя 
и обидныя для другихъ исповѣданій также фальшивое. Всѣ 
привиллегіи Прав. Церкви болѣе пли менѣе соединены съ 
ограниченіемъ правъ другихъ исповѣданій; иначе онѣ и не 
были бы привиллегіями православной Церкви. И это обстоя­
тельство вовсе не даетъ основанія видѣть въ немъ необхо­
димость ихъ отмѣны во имя свободы совѣсти. Вѣдь понятіе 
о свободѣ совѣсти совершенно условное; предѣлы свободы 
могутъ быть опредѣляемы на практикѣ шире или уже, смотря 
по обстоятельствамъ и различнымъ соображеніямъ. Эти то 
обстоятельства и соображенія и должны служить критеріемъ 
въ примѣненіи къ жизни принципа свободы совѣсти, а не 
наоборотъ. Объ этомъ ясно сказано въ 81 ст. Основ. Законовъ. 
Съ этимъ соглашается въ теоріи и само Министерство, когда 
говоритъ, что „признаніе государствомъ за какой либо ре­
лигіей особыхъ привиллегій само по себѣ не можетъ быть 
признано противорѣчащимъ началу свободы совѣсти14 и до­
пускаетъ неравенство правъ у различныхъ религіозныхъ 
обществъ. Теперь же оно забываетъ свои же прежнія пред­
посылки и разсуждаетъ по другому, конечно въ ущербъ 
правды. Что касается въ частности исключительнаго права 
православной Церкви привлекать къ себѣ послѣдователей 
изъ другихъ вѣръ и исповѣданій, то его менѣе всѣхъ про­
чихъ привиллегій можно было сочесть отчуждаемымъ отъ 
православной Церкви. Наоборотъ съ самаго начала провоз­
глашенія принципа свободы совѣсти прямо оговаривалось въ 
актахъ новаго вѣроисповѣднаго законодательства, что это не 
должно быть направлено къ „вящіиему возвеличенію Право­
славной вѣры“. И согласно этому поступало само правитель-



—  157. —

ство. Это видно, между прочимъ, изъ'Выс. утв. 17 апр. 1905 г. 
Мнѣнія Комитета Министровъ, въ которомъ прямо высказы­
вается категорическое императивное положеніе о неизмѣн­
номъ сохраненіи за православною Церковію исключительно 
ей принадлежащаго права на свободное привлеченіе къ себѣ 
послѣдователей. Это постановленіе, конечно, должно быть 
обязательно и для Совѣта Министровъ. Да кромѣ того нужно 
замѣтить еще и то, что поднятіе вопроса объ отмѣнѣ при- 
виллегій Православной Церкви, признанныхъ Основными 
Государственными Законахчи, превышаетъ полномочіе Мини­
стровъ. Это знаютъ и признаютъ и сами министры, тѣмъ не 
менѣе не останавливаются даже предъ узурпаціей полномо­
чій, чтобы достигнуть своей желанной задней цѣли, которою 
проникнута большая часть узаконеній новаго обновленче­
скаго направленія {Подробнѣе объ этомъ вопросѣ у И. Айва­
зова: Новая вѣроисповѣдная система нашего государства. Мис- 
сіон. Обозр. 1908, кн. 7— 8, стр. 1032— 1050.

Какъ бы то ни было, Министерство въ своемъ проектѣ 
усиленно старается доказать естественность и необходимость 
дозволенія пропаганды всѣмъ исповѣданіямъ, за исключе­
ніемъ тѣхъ, которыя не могутъ быть терпимы съ обществен­
ной точки зрѣнія. Не излишне познакомиться съ его сообра­
женіями. „Каждое религіозное общество, говоритъ проектъ, 
имѣетъ вполнѣ естественную тенденцію распространенія и 
расширенія. Счйтая именно себя носителемъ единой, абсо­
лютной истины, а всѣ другія вѣроученія заблуждающимися, 
каждое общество почитаетъ своимъ первымъ долгомъ—долгъ 
проповѣди той истины, которую оно исповѣдуетъ. Стремленіе 
къ проповѣди своей вѣры является такимъ образомъ неиз­
бѣжнымъ послѣдствіемъ убѣжденія въ ея истинности и объ­
ясняется въ значительной степени чисто альтруистическимъ 
побужденіемъ—указать ближнему единственно правильный 
путь къ спасенію. Нельзя конечно признать, чтобы такое 
стремленіе само по себѣ было достойно порицанія и подле­
жало преслѣдованію „со стороны Государственной власти" 
(Мис. Обозр. 1908. кн. 1. стр. 61). Подобное разсужденіе 
умѣстно въ Государствѣ, которое относится къ религіи без­
различно. Въ Государствѣ же россійскомъ, историческая 
судьба котораго тѣсно связана съ вѣрой православной, есте­
ственно отдается предпочтеніе предъ всѣми исповѣданіями



—  158 -

именно православной вѣрѣ, а вмѣстѣ съ предпочтеніемъ 
усвояется преимущественное право религіознаго просвѣще­
нія народа. Естественное право, какъ всегда и вездѣ, должно 
уступить мѣсто праву положительному.—Потомъ въ Мини­
стерскомъ проектѣ указывается на то, будто религіозная 
пропаганда тѣсно связана съ правомъ публичнаго исповѣ­
данія вѣры. „При допущеніи въ странѣ публичнаго культа 
другихъ вѣроисповѣданій, говорится въ немъ, каждый пред­
ставитель послѣднихъ невольно можетъ обратиться въ со­
вратителя. Каждый воодушевленный, католическій или про­
тестантскій проповѣдникъ можетъ, даже вопреки прямому 
своему намѣренію, подать поводъ къ совращенію. Его слово 
при публичности проповѣди доступно и православнымъ слу­
шателямъ, а потому можетъ возбудить въ послѣднихъ мысли, 
которыя могутъ привести ихъ къ переходу въ католичество 
или протестантство. Даже простыя бесѣды о религіозныхъ 
вопросахъ оказываютъ иногда воздѣйствіе на религіозныя 
убѣжденія собесѣдниковъ. Примѣръ родителей или супруга 
можетъ также имѣлъ вліяніе, а между тѣмъ было бы, оче­
видно, не справедливо признавать преступнымъ убѣжден­
наго въ своей вѣрѣ отца или супруга или даже постороннее 
лицо за то только, что они искренно высказывали или обна­
руживали свои религіозныя убѣжденія. Такимъ образомъ 
логически послѣдовательнымъ представляется только или 
совершенное воспрещеніе въ государствѣ всѣхъ не принад­
лежащихъ къ господствующей церкви вѣроисповѣданій или 
не преслѣдованіе совратителей, посколько они не пользо­
вались при совращеніи средствами, которыя сами по себѣ 
преступны (Мис. Обозр. 1908 кн. 1. стр. 64). Въ приведен­
ныхъ словахъ Министерскаго проекта смѣшиваются двѣ раз­
ныя вещи—проповѣдь на религіозную тему, произносимая 
среди единовѣрцевъ главнымъ образомъ при богослуженіи съ 
цѣлію религіознаго просвѣщенія и назиданія ихъ, и пропо­
вѣдь, обращенная къ иновѣрцамъ съ цѣлію привлеченія ихъ 
къ тому исповѣданію, отъ имени котораго говоритъ пропо­
вѣдникъ. Съ публичнымъ исповѣданіемъ вѣры связана тѣсно 
только перваго рода проповѣдь. Она не можетъ быть запре­
щена ни для одного изъ терпимыхъ исповѣданій, и не была 
запрещена по законамъ о вѣротерпимости. Что же касается 
до публичной проповѣди среди иновѣрцевъ съ цѣлію при-



— 159

влеченія ихъ къ своему исповѣданію, то этого рода пропо­
вѣдь не имѣетъ тѣсной связи съ свободнымъ исповѣданіемъ 
вѣроученій, а есть особаго рода актъ религіозной ревности, 
имѣющій цѣлію нападеніе на иновѣрцевъ помимо ихъ же­
ланія. Такого рода поведеніе иновѣрцевъ по отношенію къ 
членамъ Православной Церкви признается не допустимымъ 
и со стороны самого Министерства, признающаго необходи­
мымъ сохранить въ Уголовномъ Уложеніи 90 статью, караю­
щую за произнесеніе или чтеніе публично проповѣди, рѣчи 
или сочиненія, а также распространеніе или публичное вы­
ставленіе сочиненія или изображенія, возбуждающаго къ 
переходу православныхъ въ иное исповѣданіе, или ученіе 
или секту, если дѣянія сіи учинены съ цѣлію совращенія 
изъ православія. Если же къ этому будутъ присоединены 
еще другія непозволительныя средства — насиліе, угроза, 
обманъ, обѣщаніе выгодъ и т. п., то это будетъ преступле­
ніемъ, наказуемымъ уголовнымъ порядкомъ (Угол. Улож. 
80—84). Такимъ образомъ въ проектѣ Министра все же пред­
усматриваются извѣстныя границы для веденія пропаганды, 
обусловливаемыя личною свободою и неприкосновенностію. 
И за это, конечно, обывателямъ нужно быть благодарными 
составителямъ проекта. Но если сравнить порядокъ вещей, 
рисуемый въ проектѣ, съ порядкомъ наблюдавшимся при 
вѣротерпимости, то нельзя не отдать преимущества послѣд­
нему съ той же точки зрѣнія личной неприкосновенности. 
При вѣротерпимости нашъ законъ относился очень деликатно 
къ религіозному убѣжденію лицъ, принадлежащихъ къ раз­
нымъ исповѣданіямъ, и старался оградить ихъ отъ посяга­
тельствъ дѣятелей пропаганды строгими предостереженіями. 
Онъ говорилъ: духовныя и свѣтскія лица христіанскихъ 
исповѣданій и иновѣрцы обязаны не прикасаться къ убѣ­
жденію совѣсти не принадлежащихъ къ ихъ религіи (Уст. 
Ин. Исп. 4). Въ другомъ мѣстѣ: Члены евангелическо-люте­
ранской церкви въ имперіи должны тщательно воздеряш- 
ваться отъ всякаго нарушенія надлежащаго уваженія къ 
другимъ свободно исповѣдуемымъ въ имперіи вѣрамъ (ст. 
256. 1110). Такимъ образомъ по прежнему закону не одно 
физическое насиліе, не одно грубое принужденіе, обманъ и 
другія нечистыя средства, но и хвастливое и назойливое 
охужденіе религіознаго убѣжденія другого признавалось дѣя-



—  160 —

ніемъ запрещеннымъ, нарушающимъ личную неприкосно­
венность. Въ этомъ же духѣ должна была вестись и миссіо­
нерская проповѣдь Православной Церкви. Миссіонеры пра­
вославной Церкви не должны были позволять себѣ ни ма­
лѣйшихъ понудительныхъ средствъ при обращеніи послѣ­
дователей иныхъ исповѣданій и вѣръ въ православіе, а 
напротивъ должны дѣйствовать поученіемъ, кротостію и болѣе 
всего добрыми примѣрами (Уст. о пред. и пр. пр. 70). Дру­
гимъ мотивомъ къ запрещенію прозелитизма, кромѣ охране­
нія личной неприкосновенности, должна служить съ точки 
зрѣнія интересовъ гражданскаго общежитія забота объ обез­
печеніи гражданскаго мира между отдѣльными гражданами 
и общинами разныхъ исповѣданій. Объ этомъ серьезно хло­
почетъ дѣйствующій законъ, запрещая словами или другимъ 
какимъ либо образомъ побуждать исповѣдующихъ другую 
вѣру къ переходу въ другое исповѣданіе (Уст. Ин. Исп. 779). 
Проектъ же Министерства и не думаетъ объ этомъ. Онъ за­
ботится объ одномъ,—чтобы дать какъ можно болѣе простора 
всякаго рода пропагандѣ всякихъ религіозныхъ ученій за 
исключеніемъ противообщественныхъ. Пусть плодятся вся­
каго рода лжеученія, пусть множится умственная разного­
лосица мнѣній и заблужденій, пусть ведутся религіозные 
споры, распри, столкновенія и всякаго рода волненія и дви­
женія,—это не безпокоитъ Министерство. Оно твердо стоитъ 
на новомъ излюбленномъ принципѣ, не желая и подумать 
о томъ, къ чему моягетъ привести его прямолинейное прак­
тическое примѣненіе. Ріа* ) избібіа, регіаі піишіиз. А между 
тѣмъ провозглашеніе свободы религіозной пропаганды дѣй­
ствительно угрожаетъ даже на первыхъ порахъ страшной 
разноголосицей нравственно-религіозныхъ мнѣній, которая 
неизбѣжно должна отразиться и на соціальныхъ отношеніяхъ 
общества. А что будетъ далѣе? По всякомъ случаѣ съ про­
возглашеніемъ полной свободы религіозной пропаганды со­
стояніе религіознаго мира, о которомъ заботился прежній 
законъ, замѣнится состояніемъ, похожимъ на постоянную 
гражданскую войну каждаго противъ всѣхъ.

На изложенныхъ основаніяхъ Министръ Вн. Д. въ заклю­
ченіе своего второго проекта предлагалъ отмѣнить дѣйствіе 
слѣд. статей Свода Законовъ: а) ст. 298 и 299 и п.п. 6 и 8 ст. 
725 Общ. Губ. Учр. Св. Зак. т. II. изд. 1892. б) ст. 4, 253,



161 —

256, 259, 779, 1102, 1103 и 1110 Уст. Ин. Испов. Св. Зак. 
т. XI. ч. 1. изд. 1896. в) ст. 45, 63, 70, 77, 78, 81 и 88 Уст. 
о пред. и пр. пр. Св. Зак. т. ХІУ и г) ст. 82, 83, 86, 87 и 
95 Выс. утв. 22 мар. 1903 г. Угол. Улож. Нельзя не обра­
тить вниманія на то, что здѣсь, въ перечнѣ статей предла­
гаемыхъ къ отмѣнѣ, Министерство идетъ далѣе тѣхъ пре­
дѣловъ, какіе имъ же были намѣчены выше, въ его раз­
сужденіяхъ. Тамъ Министерство допускало, согласно Угол. 
Улож., наказуемость совращенія изъ православія, коль скоро 
оно достигнуто посредствомъ обмана, угрозы, насилія. Здѣсь 
же Министерство предлагаетъ отмѣнить статьи 82, 83, 86 и 
87 Угол. Улож., въ которыхъ предусматривается наказаніе 
за насильственное и обманное совращеніе. Такая перемѣна 
мнѣнія Министерства ничѣмъ не мотивирована. Что касается 
до прочихъ статей закона, обреченныхъ Министерствомъ на 
отмѣну, то онѣ пока всѣ остаются въ Сводѣ Законовъ на 
своихъ мѣстахъ, съ незначительными поправками и допол­
неніями въ редакціи, согласно Выс. указу 17 апр. 1905 и 
указу 17 окт. 1906 года.

Въ третьемъ проектѣ ') Министерства Вн. Д. говорится „о 
разрѣшеніи совершенія инославныхъ и иновѣрныхъ богослу­
женій и богомоленій и сооруженія, устройства, возобновленія 
и починки инославныхъ и иновѣрныхъ молитвенныхъ домовъ". 
Право молиться Богу по обрядамъ своей вѣры, по мнѣнію 
Министерства, составляетъ одно изъ наиболѣе существен­
ныхъ правъ, вытекающихъ изъ свободы совѣсти и свободы 
исповѣданія. Богомоленіе можетъ носить частный и публич­
ный характеръ. Частное богослуженіе, совершаемое въ дому 
не приспособленномъ къ богослуженію и въ тѣсномъ домаш­
немъ кругу, должно быть свободно и не подлежитъ прави­
тельственному надзору. Публичныя собранія для совершенія 
богослуженія могутъ происходить: 1) въ спеціальныхъ мо­
литвенныхъ домахъ, 2) въ помѣщеніяхъ, не предназначен­
ныхъ спеціально для богослужебныхъ цѣлей и 3) наконецъ, 
на открытомъ воздухѣ. Богослужебныя собранія въ храмахъ 
считаются разрѣшенными уже вмѣстѣ съ разрѣшеніемъ по­
стройки храма, и потому не нуждаются во вторичномъ раз-

>) Полнаго текста этого проекта въ Миссіон. Обозрѣніи не наиечатшо. 
У насъ подъ руками‘одинъ краткій текстъ.

ГОЛОСЪ Ц Е Р К В И . 11



—  162 —

рѣшеніи со стороны правительственной власти. Собранія же 
богослужебныя второго и третьяго рода должны быть под­
чинены закону 4 марта 1906 года о публичныхъ собраніяхъ 
съ нѣкоторыми незначительными измѣненіями, вытекающими 
изъ самого характера богослужебныхъ собраній, именно дол­
жны происходить одни по заявленію о томъ мѣстной адми­
нистративной власти, другія съ разрѣшенія этой власти, 
испрашиваемаго каждый разъ. Съ совершеніемъ обществен­
наго богослуженія тѣсно связано публичное оказательство 
вѣроученія. Оно проявляется: а) въ совершеніи крестныхъ 
ходовъ и публичныхъ процессій вообще съ ношеніемъ раз­
личныхъ священныхъ изображеній и пѣніемъ на улицахъ 
и площадяхъ, б) въ употребленіи внѣ частныхъ домовъ и 
молитвенныхъ зданій церковнаго облаченія и монашескаго 
и священническаго одѣянія и в) въ открытомъ приглашеніи 
къ богослуженію въ видѣ колокольнаго звона, молитвы муэд­
зиновъ и пр. По мнѣнію Министерства, публичное оказа­
тельство вѣроученія должно быть дозволено только тѣмъ 
вѣроисповѣданіямъ, уставы которыхъ утверждены въ зако­
нодательномъ порядкѣ, а остальнымъ вѣроученіямъ лишь въ 
тѣхъ случаяхъ, когда это право оговорено въ ихъ спеціаль­
ныхъ уставахъ, утвержденныхъ правительственною властію. 
Въ огражденіе этого постановленія о публичномъ оказатель- 
ствѣ вѣроученія должна быть возстановлена 92 ст. Угол. 
Улож., отмѣненная закономъ 14 марта 1906 года, которою 
положено наказаніе за недозволенное закономъ публичное 
оказательство вѣры. ІІо отношенію къ вопросу о сооруженіи 
молитвенныхъ зданій для неправославныхъ исповѣданій Ми­
нистерскій проектъ полагаетъ, что существующія правила о 
необходимости предварительнаго согласія на это православ­
наго епархіальнаго Начальства, и о построеніи молитвенныхъ 
зданій въ опредѣленномъ разстояніи отъ православныхъ 
Церквей должны быть отмѣнены, согласно закону 17 апр. 
1905 года объ укрѣпленіи началъ вѣротерпимости. Но на 
тотъ случай, если бы обстоятельствами дѣла несомнѣнно 
было установлено, что сооруженіе инославнаго или иновѣр­
ческаго храма въ извѣстномъ мѣстѣ предпринимается съ 
очевидною цѣлію унизить достоинство православной вѣры, 
правительству должна быть предоставлена возможность не­
допущенія такой постройки. Это право можетъ быть усвоено



—  163 —

Министерству Вн. Д. (стр. 12—14). Точнѣе, предположенія 
третьяго Министерскаго проекта формулированы въ слѣд. 
положеніяхъ: 1) Частными молитвенными собраніями почи­
таются собранія, устраиваемыя въ частныхъ домахъ, хотя бы 
и въ особо приспособленныхъ, къ тому помѣщеніяхъ (ча­
совнѣ, молельни и т. п.) и на которыя собирается опредѣ­
ленное число молящихся, лично извѣстныхъ хозяину помѣ­
щенія. Такія собранія, если хозяинъ помѣщенія и участвую­
щія въ нихъ лица принадлежатъ къ одному изъ признан­
ныхъ или допущенныхъ въ законномъ порядкѣ вѣроученій, 
дозволяется свободно устраивать безъ заявленія и испроше- 
нія разрѣшенія правительственной власти. 2) Всякія иныя 
молитвенныя собранія, устраиваемыя хотя бы въ частныхъ 
домахъ, но .изъ неопредѣленнаго числа лицъ, или, хотя бы 
и опредѣленнаго, но лично неизвѣстныхъ хозяину помѣще­
нія, или въ помѣщеніяхъ, спеціально предназначенныхъ для 
обіцеЬтвенныхъ собраній, или отдаваемыхъ для этой цѣли 
въ наемъ, или же въ публичныхъ молитвенныхъ зданіяхъ, 
а также подъ открытымъ небомъ, признаются собраніями пуб­
личными, 3) Молитвенныя собранія, въ спеціально предна­
значенныхъ къ тому зданіяхъ и помѣщеніяхъ совершаются 
безъ разрѣшенія и заявленія правительственной власти. Всѣ 
остальныя публичныя молитвенныя собранія, а равно част­
ныя домашнія молитвенныя собранія, въ коихъ какъ хозяинъ 
помѣщенія, такъ и участвующія лица не принадлежатъ къ 
одному изъ признанныхъ или допущенныхъ въ законномъ 
порядкѣ вѣроученій, подлежатъ дѣйствію Правилъ 4 марта 
1906 года о публичныхъ собраніяхъ,—разд. III ст. 1, 2, 5—6, 
8, 9—15, 18—21. 4) Устройство публичныхъ молитвенныхъ 
собраній, внѣ предназначенныхъ спеціально къ тому зданій 
и помѣщеній на разстояніи полуверсты, а подъ открытымъ 
небомъ—на разстояніи двухъ верстъ отъ мѣста дѣйствитель­
наго пребыванія Его Императорскаго Величества или отъ 
мѣста засѣданій Государственнаго Совѣта и Государственной 
Думы, во время ихъ сессіи, допускается лишь съ разрѣше­
нія начальника мѣстной полиціи. 5) Устройство религіоз­
ныхъ процессій и паломничествъ свободно дозволяется по­
слѣдователямъ всѣхъ признанныхъ закономъ исповѣданій, 
а также тѣхъ допущенныхъ въ законномъ порядкѣ вѣро­
ученій, для которыхъ право сіе предусмотрѣно спеціальными

и*



— 164 —

ихъ уставами, но съ тѣмъ, чтобы въ городахъ устроители 
таковыхъ увѣдомляли заблаговременно мѣстную полицей­
скую власть о времени и мѣстѣ предполагаемыхъ процессій 
или паломничества. 6) Употребленіе колокольнаго звона и 
иныхъ способовъ призыва молящихся, а также повсемѣстное 
ношеніе духовными лицами церковнаго облаченія и монаше­
скаго и духовнаго одѣяній, соотвѣтственно правиламъ ихъ 
вѣроученія, дозволяется всѣмъ признаннымъ закономъ испо­
вѣданіямъ, а изъ допущенныхъ въ законномъ порядкѣ вѣро­
ученій тѣмъ, коимъ право это предоставлено ихъ спеціаль­
ными уставами. 7) Сооруженіе и устройство новыхъ моли­
твенныхъ зданій и помѣщеній, предназначенныхъ для по­
стояннаго или временнаго (каптораты, подвижные престолы 
и т. п.) совершенія въ нихъ публичныхъ инославныхъ или 
иновѣрныхъ богомоленій, а также перестройка существую­
щихъ и возобновленіе существовавшихъ, если этимъ дости­
гается возможность вмѣщенія зданіемъ большого числа мо­
лящихся, разрѣшается губернаторомъ при условіи: а) согла­
сія на постройку со стороны подлежащаго инославнаго или 
иновѣрнаго духовнаго начальства, б) согласія подлежащей 
религіозной общины тѣхъ вѣроученій, которыя не имѣютъ 
установленнаго закономъ или разрѣшеннаго спеціальными 
уставами іерархическаго устройства и в) соблюденія техни­
ческихъ требованій, а равно ст. 78 стр. Устава. 8) Въ слу­
чаѣ отступленія отъ указанныхъ въ ст. 8 условій, а также, 
если губернаторъ признаетъ производство предполагаемой 
постройки молитвеннаго зданія не соотвѣтствующей интере­
самъ мѣстнаго насенія или общегосударственнымъ пользамъ, 
онъ представляетъ все дѣло вмѣстѣ съ своимъ заключеніемъ 
на усмотрѣ>ніе Министра Вн. Д., который разрѣшаетъ или 
запрещаетъ постройку. Распоряженіе Министра можетъ 
быть обжаловано въ общемъ порядкѣ въ ІІравит. Сенатъ.
9) Перестройка, возобновленіе и ремонтъ ннославныхъ и ино­
вѣрныхъ молитвенныхъ зданій и помѣщеній, не соединен­
ныхъ съ увеличеніемъ размѣра оныхъ, производится безъ 
особаго на сіе разрѣшенія градоначальской власти съ соблю­
деніемъ техническихъ требованій и ст. 78 Стр. Устава.
10) Сборъ пожертвованій на постройку и ремонтъ инослав­
ныхъ и иновѣрныхъ молитвенныхъ зданій и помѣщеній про­
изводится съ разрѣшенія подлежащаго духовнаго начальства



—  165  —

въ предѣлахъ подвѣдомственной послѣднему территоріи, а 
по тѣмъ вѣроученіямъ, у которыхъ не имѣется разрѣшен­
наго въ законномъ порядкѣ іерархическаго устройства,—съ 
разрѣшенія губернскаго начальства въ предѣлахъ губерніи 
или области. Въ остальныхъ случаяхъ сборъ пожертвованій 
разрѣшается Министромъ Вн. Д'.

Всматриваясь ближе въ разсужденія третьяго Министер­
скаго проекта и въ положенія на нихъ построенныя, мы на­
ходимъ нужнымъ отмѣтить слѣд. пункты, какъ заслуживаю­
щіе вниманія. Въ разсматриваемомъ Министерствомъ проектѣ 
допускается публичное оказательство старообрядческихъ и 
сектантскихъ вѣроученій въ болѣе широкихъ размѣрахъ, 
чѣмъ установлено въ указѣ 17 апр. 1905 г. „Объ укрѣпленіи 
началъ вѣротерпимости11. Въ поименованномъ указѣ вовсе 
не упоминается о дозволительности старообрядцамъ и сектан­
тамъ крестныхъ ходовъ и публичныхъ процессій, за исклю­
ченіемъ погребальныхъ. Въ разсматриваемомъ же проектѣ 
эти процессіи допускаются имъ безъ всякаго ограниченія. 
Въ указѣ 17 анр. 1905 года (ст. 10)  предусматриваются слу­
чаи запрещенія въ законѣ духовнымъ лицамъ старообряд­
ческихъ толковъ и сектантскихъ согласій надѣвать святцен- 
нослужительское облаченіе. Въ разсматриваемомъ же проектѣ 
употребленіе духовенствомъ инославныхъ и иновѣрныхъ 
исповѣданій церковныхъ облаченій и монашескихъ и свя­
щенническихъ одѣяній признается дозволительнымъ безъ 
всякихъ ограниченій, т.-е. повсемѣстно. Въ указѣ 17 апр. 
1905  г. присвоено духовнымъ лицамъ, избираемымъ общи­
нами старообрядцевъ и сектантовъ для отправленія духов­
ныхъ-требъ, наименованіе „настоятелей и наставниковъ", съ 
правомъ обозначать въ выдаваемыхъ имъ паспортахъ сего 
званія, но безъ употребленія православныхъ іерархическихъ 
именованій (ст. 9) .  Въ разсматриваемомъ же проектѣ объ 
этомъ ограниченіи замолчано.

Наконецъ, едва ли была настоятельная надобность пред­
лагать отмѣну всѣхъ постановленій дѣйствующихъ законовъ, 
охраняющихъ подобающую честь православныхъ храмовъ при 
построеніи храмовъ иновѣрческихъ, нанр., закона, запрещаю­
щаго близкое сосѣдство храма иновѣрческаго съ храмомъ 
православной Церкви. Подобныя ограниченія относительно 
постройки храмовъ иновѣрческихъ нисколько не иротиворѣ-



—  166 —

чатъ свободѣ совѣсти. Кромѣ подобающаго уваженія къ Цер­
кви, господствующей въ государствѣ, эти ограниченія могутъ 
быть мотивированы заботой объ общественномъ благоустрой­
ствѣ и обезпеченіи религіознаго мира.

Въ заключеніе третьяго Министерскаго проекта предла­
гается отмѣнить слѣд. статьи законовъ: 1) ст. 485 Устава о. 
наказ. нал. мир. суд. 2) ст, 278 Угол. Улож. (о не допущеніи 
общественнаго богомоленія евреевъ въ частномъ домѣ безъ 
разрѣшенія начальства), 3) ст. 124 п. 6 Уст. Ин. Испов. 
4) ст. 140, 148 , и прим. къ ст. 145, 151 и 158 Уст. Строит. 
Всѣ эти статьи остаются въ Сводѣ Законовъ доселѣ. Только 
ст. 140 Уст. Стр. въ продолженіи 1906 года дополнена слѣд. 
примѣчаніемъ 2: Выс. указомъ 17 апр. 1905 г. постановлено, 
что для разрѣшенія постройки, возобновленія и ремонта цер­
квей и молитвенныхъ домовъ всѣхъ христіанскихъ исповѣ­
даній необходимо: 1) согласіе духовнаго начальства, подле­
жащаго инославнаго исповѣданія, 2) наличность необходи­
мыхъ денежныхъ средствъ, 3) соблюденіе техническихъ 
требованій сего устава. Изъятія изъ сего общаго правила, 
если таковыя будутъ признаны для отдѣльныхъ мѣстностей 
необходимыми, могутъ быть установлены только въ законо­
дательномъ порядкѣ.

Въ четвертомъ законопроектѣ Министерства Вн. Д, „Объ 
инославныхъ" и иновѣрныхъ религіозныхъ обществахъ го­
ворится не объ однихъ вѣроисповѣдныхъ обществахъ, но 
еще и объ обществахъ религіозно-просвѣтительныхъ, благо­
творительныхъ и о религіозныхъ братствахъ. Рѣчь объ об­
ществахъ второго рода мы опускаемъ, такъ какъ они не 
имѣютъ ничего общаго съ вопросомъ о государственномъ 
положеніи вѣроисповѣданій.

ІІо вопросу о вѣроисповѣданіяхъ въ проектѣ Министерства 
сначала, въ Отдѣлѣ носящемъ заглавіе „Изложеніе дѣла", 
приводятся и объясняются дѣйствовавшія до 1905 года по­
становленія о религіозныхъ обществахъ. Во главѣ всѣхъ 
инославныхъ и иновѣрныхъ религіозныхъ обществъ, упоми­
наемыхъ въ дѣйствующихъ законахъ, стоятъ т. наз. исповѣ­
данія. Къ числу ихъ принадлежатъ: I. Христіанскія церкви— 
1) римско-католическая, 2) евангелическо-лютеранская, 3) еван- 
гелическо-аусгбурская, 4) евангелическо-реформатская и 5) ар­
мяно-григоріанская. II. Нехристіанскія исповѣданія: 1) ка-



167 —

раимское, 2) іудейское, 3) магометанское и 4) латинско-буд­
дійское. Всѣмъ этимъ вѣроисповѣданіямъ присвоено въ за­
конѣ значеніе государственныхъ учрежденій. Неприкосно­
венность ихъ правъ и свободы охраняется администраціей 
(ст. 681 и. 4 т, II Св. Зак.). Всѣ эти исповѣданія, кромѣ 
іудейскаго, имѣютъ свое іерархическое устройство, признан­
ное государствомъ. Духовныя лица упомянутыхъ исповѣда­
ній считаются состоящими на государственной службѣ. Всѣ 
эти исповѣданія имѣютъ свой духовный судъ по отношенію 
къ духовнымъ и свѣтскимъ членамъ даннаго вѣроисповѣд­
наго общества.

На ряду съ перечисленными крупными вѣроисповѣдными 
обществами дѣйствующіе законы предусматриваютъ суще­
ствованіе отдѣльныхъ (?) вѣроученій или сектъ. Къ числу 
ихъ принадлежатъ протестантскія секты—1) Секта Шотланд­
скихъ колонистовъ въ Каррасѣ, 2) Секта Базельскихъ коло­
нистовъ въ г. НІушѣ. 3) Секта меннонитовъ и 4) Секта бап­
тистовъ. Всѣмъ имъ предоставлено право отправленія вѣры 
по уставу, - ученію и обрядамъ, въ ихъ обществахъ суще­
ствующимъ. Избранные ими наставники утверждаются въ семъ 
званіи губернаторомъ. Метрическія записи браковъ, рожде­
ній и смерти ведутся мѣстными гражданскими властями.

Къ этого рода сектамъ нужно причислить, по мнѣнію 
Министерскаго проекта, и отдѣлившуюся отъ католичества 
секту маріавитовъ, признанную по закону 29 ноября 1906 г. 
законно существующею, подъ охраною закона. Послѣдовате­
лямъ ея предоставлено безпрепятственно исповѣдывать свое 
вѣроученіе и исполнять свои обряды, совершать обществен­
ное богослуженіе въ храмахъ и молитвенныхъ домахъ, соору­
жать храмы и молитвенные дома, съ разрѣшеній губернатора 
устроять отдѣльныя кладбища. Духовныя лица маріавитовъ 
избираются ими самими съ утвержденія губернатора. Веде­
ніе метрическихъ книгъ возлагается на мѣстныя граждан­
скія власти. Маріавитамъ дозволяется учреждать церков­
ныя общины, на основаніи отдѣльныхъ для каждой общины 
уставовъ, утверждаемыхъ Министромъ Вн. Д., по соглашенію 
съ ■ Министромъ Юстиціи. Къ числу подобныхъ же признан­
ныхъ закономъ сектъ должны быть, по мнѣнію проекта, от­
несены также и старообрядческія согласія и сектантскіе толки, 
отпавшіе отъ православія. Правила объ образованіи и дѣй-



-  168 —

ствіи этихъ согласій и толковъ уже изложены выше. Нако­
нецъ къ сектамъ, по мнѣнію проекта, должны быть при­
числены и отдѣльныя (?) языческія вѣроученія, о которыхъ 
говорится въ Уставѣ Ин, Испов. ст. 1697— 1702 (Мис. обозр. 
1908, КН. 5 стр. 693—697).

По поводу изложенной выше министерской группировки 
вѣроисповѣданій считаемъ нужнымъ замѣтить, что она не 
вполнѣ соотвѣтствуетъ нашимъ законамъ. Въ законахъ на­
шихъ различаются: 1) Первенствующая православная вѣра и 
2) иностранныя исповѣданія—христіанскія и иновѣрныя, на­
зываемыя терпимыми. Всѣ терпимыя исповѣданія—христіан­
скія и иновѣрныя, крупныя и мелкія—всѣ подводятся подъ 
одну рубрику, хотя и не всѣ пользуются одинаковыми пра­
вами и преимуществами (Уст. Ин. Исп. ст. 1—4, 7, 8, 15. Уст. о 
пред. и пр. пр. 65, 69, 77, 82), Выдѣленные въ проектѣ въ 
качествѣ особыхъ сектъ баптисты, меннониты и др. стоятъ 
въ Уставѣ Ин. Исп. также въ ряду исповѣданій и нѣкоторые 
(меннониты) числятся прямо въ особомъ исповѣданіи (Уст. 
Ин. Исп. ст. 1105). Потомъ, въ Министерскомъ проектѣ всѣ 
иностранныя и иновѣрныя исповѣданія, предусмотрѣнныя въ 
Уставѣ иностранныхъ исповѣданій, называются признанными 
исповѣданіями (Мис. Обозр. 1908, кн. 5 стр, 699—701, 709). 
Это терминъ новый. Въ законахъ упомянутыя исповѣданія 
всѣ безъ различія называются терпимыми, что согласно съ 
системой вѣротерпимости, господствовавшей въ законахъ до 
послѣдняго времени. (Уст. Ин. Инсп. 6—8, 11 Уст. о пред. и 
пр. пр. 77, 84, 85). Только въ одной статьѣ законовъ, сколько 
намъ извѣстно, именно въ 681 и. 4 Св. Зак. т. II онѣ на­
званы признанными правительствомъ. Министерскій проектъ 
замѣняетъ прежній терминъ новымъ не случайно, а примѣ­
няясь къ терминологіи Западнаго законодательства,—осно­
ваннаго на новомъ началѣ свободы совѣсти. Министерскій 
проектъ жалуется на то, что въ нашемъ законѣ нѣтъ точныхъ 
указаній на право и порядокъ образованія и признанія го­
сударствомъ новыхъ исповѣданій и вѣроученій (Мис. Обозр. 
1908, кн. 5 стр. 700). Этотъ пробѣлъ въ законѣ совершенно 
естественъ въ виду запрещеній прежней системой вѣро­
терпимости всякой тайной пропаганды со стороны терпимыхъ 
исповѣданій. Среди православныхъ также не позволялось за­
водить или распространять какія либо ереси (Уст. о пред.



— 169 —

и пр. пр. 53). При ней приращеніе новыхъ иностранныхъ 
исповѣданій совершалось главнымъ образомъ путемъ при­
соединеній къ россійской имперіи новаго населенія, имѣю­
щаго свое особое исповѣданіе. Этотъ порядокъ, по выраже­
нію Министерскаго проекта, „составлялъ своего рода переводъ 
различныхъ исповѣданій въ пантеонъ русскихъ государствен­
ныхъ религій". (Мис. Обозр, 1908, кн. 5 стр. 700). Сравненіе 
не совсѣмъ удачное, такъ какъ, строго говоря, въ россійской 
имперіи одна только государственная религія—это правосла­
віе. Терпимая религія не можетъ считаться государственной 
въ собственномъ смыслѣ. Но при всемъ нерасположеніи на­
шего закона къ поощренію религіознаго прозелитизма, онъ 
не хотя все-таки предусматриваетъ возможность появленія но­
выхъ сектъ среди иновѣрнаго населенія, напр. среди евреевъ 
(Уст. Ин. Исп. ст. 1303). Дозволеніе новой сектѣ или толку 
молитвенныхъ собраній предоставлено Министру Вн. Д., ко­
торый прежде разрѣшенія сего обязуется изслѣдовать, чѣмъ 
новый толкъ различается отъ обыкновеннаго ученія еврей­
ской вѣры и удостовѣриться въ безвредности его для нрав­
ственности и общественнаго спокойствія. Однако же Мини­
стерство стѣснялось примѣнить это правило къ другимъ 
сектантамъ кромѣ тѣхъ, которые появились бы въ еврейской 
средѣ. Но его заявленію, когда къ нему обращались новые 
сектанты съ просьбой объ утвержденіи для нихъ уставовъ, 
опредѣляющихъ ихъ устройство и порядокъ управленія дѣ­
лами, то оно отвѣчало имъ отказомъ. Единственно, что до­
пускало оно имъ,—это устройство молитвенныхъ собраній 
съ вѣдома мѣстнаго гражданскаго начальства, и съ обяза­
тельствомъ,* чтобы при этихъ собраніяхъ не происходило ни­
чего незаконнаго и противнаго нравственности и обществен­
ному порядку. На такомъ именно положеніи находятся въ 
настоящее время слѣд. секты протестантскаго происхожденія: 
Ирвингіане, свободная реформатская церковь, имѣющая сво­
ихъ послѣдователей въ Петроковской губерніи, Общество 
Іисуса Христа въ Курляндской губерніи, Общество методи­
стовъ въ Шанцахъ Ковенской губерніи, Сепаратисты-коло­
нисты въ области Войска Донскаго и въ Таврической гу­
берніи,, Эстонская Община евангелическихъ христіанъ въ 
С.-Петербургѣ и др. Извѣстенъ еще случай возникновенія 
новой секты въ нѣдрахъ магометанства—бабидовъ, живущихъ



— 170

въ Асхабадѣ и въ Тифлисѣ. Имъ также разрѣшено адми­
нистраціей собираться съ вѣдома мѣстной власти и подъ от­
вѣтственностію какого-либо старѣйшины въ особомъ помѣще­
ніи для совершенія по ихъ обряду общественнаго богомо­
ленія (Мис. Обозр, 1908, кн. 5 стр. 700—703). Эти свѣдѣнія 
о новыхъ сектахъ интересны. Указанныя новыя религіозныя 
общества дѣйствительно должны быть зачислены въ особую 
группу вѣроисповѣдныхъ обществъ—частнаго характера, о 
которыхъ ниже.

Вслѣдъ за приведенными свѣдѣніями, имѣющими характеръ 
справки изъ дѣйствующей практики, идутъ въ проектѣ „Со­
ображенія Министра Вн. Д“. Въ нихъ прежде всего констати­
руется опять, что по нашимъ законамъ вѣроисповѣдныя об­
щества представляютъ собою два вида—исповѣданія или ре­
лигіи и вѣроученія или секты. За первыми дѣйствующій 
законъ признаетъ значеніе государственныхъ учрежденій, а 
вторыя носятъ характеръ обществъ терпимыхъ, существованіе 
которыхъ допускается государствомъ, но которыя не поль­
зуются никакимъ особымъ покровительствомъ съ его стороны. 
Организація и дѣятельность исповѣданій опредѣляются осо­
быми законоположеніями, нашедшими себѣ мѣсто въ XI томѣ 
Свода Законовъ. Образованіе же сектъ и признаніе ихъ со 
стороны государства происходитъ также въ законодательномъ 
порядкѣ по прежнему, но иногда допускается и въ порядкѣ 
административномъ. Замѣтимъ, что и здѣсь опять Министер­
ство называетъ терпимыми обществами только секты незна­
чительныя, вновь возникающія, вопреки закону, который 
усвояетъ названіе „терпимый4' всѣмъ вѣроисповѣднымъ об­
ществамъ безъ различія ихъ происхожденія и достоинства.

Затѣмъ въ Собраніяхъ Министра Зн. Д. ставится вопросъ: 
представляется ли необходимымъ и сообразнымъ съ началами 
свободы совѣсти сохраненіе различія между отдѣльными вѣ­
роисповѣдными обществами въ отношеніи объема ихъ правъ 
и значенія въ государствѣ. Министръ склоняется къ поло­
жительному рѣшенію этого вопроса, состоящему въ томъ, 
что государство можетъ и имѣетъ право давать отдѣльнымъ 
религіознымъ обществамъ особое положеніе и права публично- 
правоваго учрежденія, если то или другое религіозное об­
щество обнимаетъ значительную часть подданныхъ государ­
ства или оказываетъ сильное вліяніе на народную жизнь.



—  171 —

Это подтверждается практикой. „Вездѣ, гдѣ не послѣдовало 
отдѣленія государства отъ Церкви изъ среды религіозныхъ 
союзовъ, обычно, выдѣляются въ особую группу великія 
историческія вѣроисповѣдныя общества, какъ христіанскія, 
такъ н нехристіанскія. Государственное положеніе ихъ ха­
рактеризуется главнымъ 'образомъ тѣмъ, что государство 
признаетъ духовныя полномочія, которыя усвояетъ себѣ ду­
ховная власть того или другого исповѣданія по отношенію 
къ подчиненнымъ ей членамъ общества, на основаніи его 
правилъ и уставовъ. Въ силу такого признанія духовная 
власть становится властью публичнаго характера, подобно 
власти государственной. Изъ этого общаго начала вытекаютъ 
слѣд. выводы. Во-первыхъ, изъ признанія за извѣстнымъ 
исповѣднымъ обществомъ значенія государственнаго учре­
жденія слѣдуетъ, что государство вмѣстѣ съ этимъ признаетъ 
и существующее іерархическое устройство. Поэтому если 
рѣчь идетъ нанр. о католической церкви, то и для госу­
дарства, какъ и по церковнымъ правиламъ этой церкви, папа 
является первою и высшею духовною властью. Онъ, а также 
и другіе органы управленія католической церкви, могутъ 
свободно отправлять свои обязанности, налагаемыя на нихъ 
церковными правилами, по отношенію къ членамъ церкви, 
находящимся на территоріи даннаго государства, въ предѣ­
лахъ предоставленныхъ государственною властію. При соблю­
деніи послѣдняго условія со стороны церковныхъ властей, 
государство не вмѣшивается въ исполненіе ими своихъ обя­
занностей. Во-вторыхъ, вслѣдствіе признанія за извѣстнымъ 
исповѣданіемъ значенія государственнаго учрежденія, нормы 
его духовно-общественной дѣятельности получаютъ въ гла­
захъ государства значеніе самостоятельнаго объективнаго 
права, примѣняемаго съ соизволенія государства въ особой 
сферѣ отношеній, пользующейся правоспособностію благо­
устроятъ свой внутренній порядокъ (Мис. Обозр. 1908 , кн. 5 
стр. 710— 11).

По мнѣнію Министра Вн. Д., существующее различіе между 
вѣроисповѣдными обществами въ отношеніи объема предо­
ставленныхъ пмъ правъ должно быть сохранено и на буду­
щее время. Признаніе со стороны государства за извѣстнымъ 
исповѣднымъ союзомъ значенія исповѣданія должно совер­
шаться въ порядкѣ законодательномъ. Для признанія закон-



— 172 —

наго существованія сектъ достаточно разрѣшенія админи­
стративной власти въ лицѣ Министра Вн. Д. Явочный поря­
докъ учрежденія исповѣдныхъ обществъ не удобенъ для 
государства. Государство не можетъ относиться безучастно 
къ образованію вѣроисповѣдныхъ обществъ, такъ какъ въ 
числѣ сектантскихъ вѣроученій могутъ оказаться такія, ко­
торыя содержатъ что нибудь противное общественному по­
рядку, или принципамъ морали, охраняемой государствомъ. 
Тѣмъ болѣе не можетъ быть рѣчи о безучастномъ отношеніи 
государства къ возникновенію вѣроисповѣдныхъ обществъ, 
принадлежность къ которымъ наказуется уголовными зако­
нами (тамъ же стр. 712—14).

Прежде чѣмъ допустить открытіе какого пибудь вѣроиспо­
вѣднаго общества, Министръ Вн. Д. долженъ ознакомиться 
съ руководящими принципами нарождающагося общества. 
Въ этихъ видахъ слѣдуетъ вмѣнять въ обязанность лицамъ, 
ходатайствующимъ о признаніи секты, одновременно съ про­
шеніемъ о легализаціи секты представлять Министру проектъ 
Положенія, въ которомъ должны заключаться данныя, доста­
точныя для характеристики секты. Въ проектѣ должно со­
держаться изложеніе вѣроученія секты въ главныхъ чер­
тахъ. Если новообразующаяся секта представляетъ лишь 
уклоненіе отъ догматовъ одного изъ признанныхъ исповѣ­
даній, то въ этомъ случаѣ достаточно указать въ Положеніи 
пункты отличія ея вѣроученія отъ догматовъ оставленнаго 
исповѣданія. На ряду съ изложеніемъ существа вѣроученія 
въ проектѣ положенія вновь образуемой секты должны быть 
указаны главныя основанія совершенія религіозныхъ обря­
довъ и духовныхъ требъ, особенно тѣхъ, съ которыми сопря­
жены юридическія послѣдствія въ гражданскомъ быту. Дол­
жно быть также обрисовано въ общихъ чертахъ въ проектѣ 
устройство внутренняго управленія секты и порядокъ назна­
ченія духовныхъ лицъ (тамъ же стр. 716—720).

Указаніе вѣроисповѣдныхъ основъ новообразующейся секты 
въ проектѣ Положенія ея требуется, конечно, главнымъ об­
разомъ для того, чтобы предотвратить разрѣшеніе сектъ, опас­
ныхъ н вредныхъ для государственныхъ и общественныхъ 
интересовъ. Этимъ средствомъ устраняются также случаи 
разрѣшенія сектъ, ученіе которыхъ протпворѣчитъ охраняе­
мымъ государствомъ нравственно-юридическимъ нормамъ,



—  173 —

напримѣръ разрѣшеніе секты, допускающей заключеніе брака 
на извѣстный срокъ, проповѣдующей свободу брачныхъ раз­
водовъ и т. п. Кромѣ этого Министръ Вн. Д. при разрѣшеніи 
законнаго существованія секты долженъ обращать вниманіе 
и на то, есть ли достаточное основаніе къ признанію за са­
мостоятельное исповѣданіе секту, отпадающую отъ другого 
признаннаго исповѣданія. При семъ имѣ>ются въ виду такіе 
случаи, когда новое вѣроисповѣдное общество, не предста­
вляя въ своемъ вѣроученіи никакого отличія отъ догматовъ 
признаннаго исповѣданія, желаетъ отдѣлиться отъ послѣд­
няго единственно съ цѣлію устранить свою зависимость отъ 
существующей въ семъ исповѣданіи іерархіи или освобо­
диться отъ имущественныхъ обязанностей, связанныхъ съ 
принадлежностію къ данному исповѣданію. Въ подобныхъ 
случаяхъ, по мнѣнію Министра Вн. Д„ Министерство обя­
зано оградить интересы признаннаго исповѣданія отъ нару­
шенія ихъ выдѣленіемъ части ея членовъ и не давать ле­
гализаціи отдѣляющемуся обществу. Въ спорныхъ случаяхъ 
изъ области догматики (или церковной дисциплины) можетъ 
иногда потребоваться сношеніе съ духовнымъ начальствомъ 
оставляемаго сектантами исповѣданія, которое является, ко­
нечно, наиболѣе компетентнымъ въ вопросахъ подобнаго рода. 
Этого образа дѣйствій держалось Министерство и доселѣ. 
Напримѣръ въ недавнее время Министерство сочло возмож­
нымъ признать за маріавитами право на самостоятельное су­
ществованіе въ качествѣ» особой секты лишь послѣ того, какъ 
маріавиты были объявлены со стороны папскаго престола 
отпавшими отъ римско-католической церкви (5 апр. 1906).

Съ правомъ легализаціи новооткрывающихся вѣроисповѣд­
ныхъ обществъ тѣсно связано право правительства объявлять 
противозаконными и закрывать тѣ общества, которыя, по исхо- 
датайствованіи надлежащаго разрѣшенія, будутъ уклоняться 
отъ цѣли ихъ учрежденія или окажутся вредными для го­
сударственнаго благоустройства или общественной нравствен­
ности (ст. 124 п. 4 Угол. Улож.). Равнымъ образомъ на 
правительствѣ лежитъ обязанность наблюдать, чтобы лица, 
избираемые въ духовныя должности, дѣйствительно удовле­
творяли законнымъ условіямъ. Если бы оно замѣтило, что 
представляемые на его утвержденіе въ должности духовныя 
лица - не удовлетворяютъ законнымъ требованіямъ, то оно



—  174 —

должно наложить свое властное ѵе(о на назначеніе недостой­
наго избранника. Равнымъ образомъ правительству должно 
быть предоставлено временно удалять отъ должностей впредь 
до рѣшенія суда духовное лицо въ случаѣ, если бы впо­
слѣдствіи съ нимъ случилось обстоятельство, лишающее его 
права исполненія обязанностей духовнаго наставника. Если 
же дѣятельность духовнаго лица оказалась бы вредною для 
государственнаго порядка или для мирнаго теченія религіоз­
ной жизни среди мѣстнаго населенія, то правительство обя­
зано отрѣшить такое лицо отъ должности (тамъ же, стр. 721 , 
724— 5 , 733— 4).

Относительно наименованія сектантскихъ требоисправите- 
лей Министръ Вн. Д. обращаетъ вниманіе на различіе на­
именованій въ законодательныхъ памятникахъ послѣдняго 
времени. Такъ въ законѣ 26 ноября 1906 года Маріавитскіе 
духовные лица названы священниками. Духовные лица у 
баптистовъ именуются старшинами, учителями, проповѣдни­
ками. Наконецъ законоположеніе 17 окт. 1906 г., касающееся 
старообрядческихъ согласій и отдѣлившихся отъ православія 
сектантовъ, говоритъ о духовныхъ лицахъ, настоятеляхъ, на­
ставникахъ. По мнѣнію Министра Вн. Д., послѣдней редак­
ціи нужно отдать предпочтеніе, такъ какъ она не вводитъ 
въ законъ понятіе „священнослужителей", предполагающее 
преемственное возложеніе благодати священства, а съ дру­
гой стороны обнимаетъ собою и это понятіе, предоставляя 
духовнымъ лицамъ пользоваться среди своихъ единовѣрцевъ 
тѣмъ положеніемъ, которое присваивается имъ религіознымъ 
обществомъ и связаннымъ съ этимъ положеніемъ наимено­
ваніемъ. Не маловажное обстоятельство, говорящее въ пользу 
этой терминологіи, составляетъ и то, что именно эта терми­
нологія нашла себѣ мѣсто и въ Новомъ Уголовномъ Уло­
женіи 1903 года (тамъ же стр. 725— 6) .

Профессоръ И. Бердниковъ.

(Продолженіе слѣдуетъ).



русская гражданская исторія бъ хашихъ учебныхъ
забедехіяхъ.

Преподаваніе русской гражданской исторіи въ нашихъ 
учебныхъ заведеніяхъ является однимъ изъ самыхъ насущ­
ныхъ вопросовъ текущаго времени. Послѣ долгаго западно­
революціоннаго и соціалистически-конституціоннаго засилья 
у насъ снова громко заговорили о русской самобытности, о 
русскомъ націонализмѣ, и снова ярко проявилось стремленіе 
повернуть нашъ государственный корабль въ самобытно-рус­
ское русло. Отрадное отрезвленіе! Но не смоетъ ли его пер­
вый прибой западно-европейской волны? И не захлестнетъ 
ли эта волна мутью лѣнящихся своихъ гребней проблеска 
русскаго самосознанія? Вѣдь не разъ Русь созерцала подоб­
ныя картины! Развѣ на смѣну мощнаго русскимъ духомъ 
прошлаго царствованія не явилось гремящее иноземными 
побрякушками наше время?!. И когда видишь, что, наконецъ, 
эти побрякушки бросаютъ, что уже многіе даже изъ иму­
щихъ власть сознаютъ, что негоже рядить Русь въ шутов­
ской колпакъ,—невольно спрашиваешь: надолго ли?.. И здѣсь 
нашъ взоръ обращается съ отцовъ на дѣтей. Чѣмъ подаритъ 
насъ наше поколѣніе? Какой танецъ отпляшетъ оно на скорб­
ной сценѣ Русской Земли? Пойметъ ли оно уроки прошлаго 
и ошибки своихъ отцовъ?

Всегда, какъ только возникаетъ подобный вопросъ,—под­
нимается другой, стоящій въ тѣсной причинной связи съ 
нимъ,—это вопросъ объ изученіи нашею молодежью русской 
гражданской исторіи. Вѣдь исторія—учительница народовъ. 
Только на историческомъ фонѣ прошлаго можно оцѣнить 
настоящее и провидѣть будущее. И вотъ особенное вниманіе 
обращаетъ на себя преподаваніе русской гражданской исторіи



—  170

въ среднихъ учебныхъ заведеніяхъ, гдѣ, такъ-сказать, скла­
дывается духовный обликъ будущихъ гражданъ Россіи.

Какія задачи долженъ преслѣдовать преподаватель русской 
гражданской исторіи въ средней школѣ? Этотъ вопросъ съ 
особенною сплою вновь выдвинутъ нашимъ временемъ. „Ка­
кова молодежь, такова и страна11,—справедливо говорятъ 
янки. Ну, а молодежь въ средней школѣ—развѣ не глина 
въ рукахъ преподавателей. Что же должны лѣпить изъ нея 
эти горшечники? Какъ они должны вести преподаваніе рус­
ской гражданской исторіи въ средней школѣ? Поставленный 
вопросъ имѣетъ огромную литературу. О немъ писали и 
историки, и педагоги...

Всѣ единогласно намѣчаютъ для преподавателей русской 
гражданской исторіи въ средней школѣ двѣ задачи, это: 
образованіе и воспитаніе учащихся. Но одни выдвигаютъ на 
первое мѣсто историческое образованіе, а другіе—историче­
ское воспитаніе. Первые совѣтуютъ, чтобы преподаваніе было 
честнымъ и вѣрнымъ, чуждымъ тенденціозности (Гранов­
скій—„Вѣсти. Евр.“, Дистервегъ—„Методика Исторіи1*, Со­
ловьевъ, Погодинъ и Трачевскій). Вторые же, частью—какъ 
Карамзинъ, также не признаютъ тенденціозности („Вѣсти. 
Евр.“—юбилей Карамзина); но другіе изъ этой категоріи, 
напротивъ, настаиваютъ, чтобы въ историческое воспитаніе 
была введена „патріотическая тенденція**, во имя которой 
надлежитъ выставлять національныя доблести въ самомъ 
яркомъ свѣтѣ и на первомъ планѣ (проф. Еленевъ)...

Между тѣмъ, по нашему мнѣнію, задачи преподавателя 
русской гражданской исторіи въ средней школѣ ясно опре­
дѣляются какъ самимъ предметомъ преподаванія, такъ равно 
и слушателями. Предметъ преподаванія указываетъ на то, 
что преподаватель долженъ читать именно русскую граждан­
скую исторію, а слушатели ясно заявляютъ о своемъ жела­
ніи получить именно русское историческое образованіе. Правда, 
преподаватель русской гражданской исторіи не можетъ со­
вершенно замалчивать исторію западно-европейскихъ госу­
дарствъ. Но онъ долженъ касаться этой исторіи лишь съ 
момента соприкосновенія ея и въ мѣстахъ ея сплетенія съ 
русской исторіей. Этой границы ему нельзя перейти безъ 
сильнаго ущерба для преподаванія собственно русской исто­
ріи. Однако, на дѣлѣ это очень часто происходитъ, особенно



-  177 -

подъ вліяніемъ политико-соціальнаго міровоззрѣнія препо­
давателя.

Далѣе. Преподаватель долженъ дать своимъ слушателямъ 
возможно полное русское историческое образованіе. Это обра­
зованіе состоитъ бь знаніи и пониманіи русской исторіи и 
95 стремленіи, при помощи этого, быть истиннымъ русскимъ 
гражданиномъ.

Но что значитъ—знать и понимать русскую исторію? Это 
значитъ— знать и понимать Россію. Россія — огромный и 
сложный организмъ. Надо много труда для того, чтобы изу­
чить ;щже главнѣйшія функціи этого организма. Безъ такого 
же изученія немыслимо знаніе и пониманіе Россіи, невоз­
можна, собственно, и сознательная принадлежность къ граж­
данамъ Россіи. Вотъ почему преподаватель прежде всего 
долженъ ознакомить учащихся съ тѣмъ, какъ русское госу­
дарство зародилось, какъ оно постепенно росло и ширилось 
и какъ приняло современный видъ. Онъ долженъ основа­
тельно ознакомить своихъ слушателей съ внѣшне-былевой и 
бытовой исторіей Россіи, удѣляя главное вниманіе тѣмъ 
явленіямъ, которыя наиболѣе способствовали развитію исто­
рической жизни Россіи. При этомъ преподаватель долженъ 
научить своихъ питомцевъ понимать русскую исторію. Иначе, 
по мѣткому выраженію Шопенгауэра, „наши знанія будутъ 
расползаться въ ширину и длину, а не углубляться". Не­
обходимо открыть внутреннюю основу каждаго историческаго 
явленія, чтобы вполнѣ понять его и его отношеніе къ дру­
гимъ явленіямъ. Если не будетъ вскрыта внутренняя связь 
между историческими явленіями, то наши историческія знанія, 
связанныя только внѣшнею связью, при которой вся цѣпь 
историческихъ явленій разсматривается какъ рядъ причинъ 
и слѣдствій, улетучатся, и мы забудемъ свое прошлое, по­
теряемъ свой историческій обликъ п очутимся въ положе­
ніи зрячаго въ кромѣшной тьмѣ. Для предотвращенія этого 
преподаватель долженъ указать каждому историческому явле­
нію его истинныя причины, которыми оно вызвано и которыя 
въ бытовой исторіи часто становятся и содержаніемъ быто­
выхъ явленій. Напримѣръ, не изображеніе Перуна вызвало 
въ народѣ вѣру въ него, а религіозное міровоззрѣніе народа 
породило Перуна и въ немъ же само вылилось. Костомаровъ 
говоритъ: „Явленія общественной и домашней жизни все

ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. 12



—  178 —

еще—внѣшность; за нею кроется потребность уразумѣнія 
народнаго духа, какъ причины и содержанія этой внѣшности".

Вотъ эти-то внутреннія причины и надо отыскать для по­
ниманія историческихъ явленій,—будутъ ли ими: сами явле­
нія былевой или бытовой исторіи, или дѣятельность одного 
лица или власти, или историческія явленія—результатъ 
свободной физической или моральной силы народа. Такою 
связью и надо объединить наши историческія знанія; надо 
тщательно прослѣдить тѣ причины, которыя дѣйствовали на 
развитіе исторической жизни русскаго народа, и указать, 
какъ подъ вліяніемъ этихъ причинъ формировалась и вы­
лилась въ современную форму вся многообразная жизнь 
Россіи. Только въ такомъ случаѣ питомцы средней школы 
явятся исторически образованными и сознательными граж­
данами Россіи. Они не выйдутъ изъ школы безоружными. 
Для нихъ будетъ понятно, при свѣтѣ прошлыхъ судебъ Рос­
сіи, и все то, что свершается теперь въ ея политической и 
общественной жизни. Они поймутъ и то, что клонится ко 
благу Россіи и что грозить ей исторической катастрофой.

Гибельные плоды незнанія и, главное, непониманія исторіи 
Россіи сказывались, да и теперь рѣзко сказываются, особенно 
въ высшихъ слояхъ русскаго общества, а нерѣдко и въ пра­
вящихъ сферахъ Россіи. Проводимыя ими въ жизнь рус­
скаго государства мѣры часто приносили государству непо­
правимый вредъ. Забвеніе и даже незнаніе исконнаго русла 
русской исторіи, особенно въ періоды экстаза всяческихъ 
реформъ, когда на фонѣ государственной жизни Россіи по­
являлись безчисленные „калифы на часъ", изъ которыхъ 
каждый мѣтилъ „въ Наполеоны11 иль въ „русскіе Гладсто- 
ньГ,—часто бросало русскій государственный корабль о под­
водные камни и песчаныя отмели, причиняло ему сильную 
аварію и надолго пріостанавливало ходъ исторіи русскаго 
государства. Вспомнимъ, напримѣръ, какъ невѣдѣніе и не­
пониманіе исторіи Россіи отразилось на участи Западнаго 
края ея, гдѣ вслѣдъ за смертью Екатерины II было допу­
щено полное ополяченіе населенія, продолжавшееся вплоть 
до послѣдняго шляхетско-ксендзовскаго мятежа 1863 года. 
Да и теперь на проектѣ введенія земства въ Западныхъ гу­
берніяхъ развѣ не отразилось роковое для Россіи непони­
маніе нашими правящими сферами духа русской исторіи



—  179  —

Проектъ обосновался на какомъ-то неконфессіональномъ рус­
скомъ націонализмѣ, какого не знаетъ русская исторія и 
какой не^можетъ быть въ русскомъ государствѣ творческой 
силой. То, что древніе греки называли: „дннамисъ", т.-е. 
внутренняя сила или душа русскаго націонализма — Право­
славная Вѣра осталась совершенно въ сторонѣ отъ проекта. 
Оттого-то и жалкою, болѣе того — чреватою своими послѣд­
ствіями будетъ новая реформа, т.-е. введеніе земства въ за­
падныхъ губерніяхъ.

Вспомнимъ, далѣе, и тотъ неоспоримый фактъ, какъ непо­
ниманіе и незнаніе основныхъ чертъ характера и природы 
русскаго народа, развивающихся въ полной красѣ и силѣ 
въ ходѣ его національной исторіи,—словомъ, незнаніе и нё- 
пониманіе самихъ себя побуждало нашихъ предковъ, стоя­
щихъ на верхахъ государственной и общественной жизни 
Россіи, пренебрегать своею самобытностью и рабски слѣдо­
вать за Западомъ, сшивать свое міровоззрѣніе изъ обрыв­
ковъ, а нерѣдко даже изъ пережитковъ и отбросовъ разныхъ 
западныхъ политико-соціальныхъ теорій и утопій. Подобное 
явленіе мы созерцаемъ и теперь вотъ уже болѣе пяти лѣтъ! 
И лишь въ послѣдніе дни стало замѣтно нѣкоторое отрез­
вленіе отъ рабски-подражательнаго кошмара.. Но опять за 
отрицаніемъ подражательной работы не видно пока самобыт­
наго творчества, и это потому, что нашимъ правящимъ вер­
хамъ и передовымъ слоямъ русскаго общества, въ массѣ, 
суждены лишь благіе порывы, которымъ сбыться не суждено, 
за отсутствіемъ знанія и, главное, пониманія русской исторіи. 
Ботъ почему надо всегда съ тревогою ожидать момента, когда 
вершители судебъ Россіи снова сердцемъ уйдутъ изъ Россіи 
и будутъ искать добра не у себя, въ своей землѣ, а „подъ 
тропиками Рака или Козерога", какъ мѣтко выразился 
Погодинъ.

Отвѣтственность за „блудныхъ сыновъ" Россіи, конечно, 
надаетъ, главнымъ образомъ, на нашу школу, на препода­
вателей въ ней русской исторіи. Кто же, если не они, обя-' 
заны были дать русской молодежи знаніе и пониманіе рус­
ской исторіи, раскрыть предъ будущею надеждою и оплотомъ 
Россіи красу и -величіе русской’ самобытности.

Но мцого ли у насъ такихъ преподавателей, и многіе ли 
изъ ннхъ такъ понимаютъ свои задачи?!.. Ко многимъ ли



—  180 —

изъ нихъ можно приложить къ перефразѣ слова Карамзина: 
„Я преподавалъ съ любовью къ отечеству, ко благу людей 
въ гражданскомъ обществѣ и къ святымъ уставамъ нрав­
ственности?!.. “ Многіе ли изъ нихъ научали своихъ питом­
цевъ—какъ говоритъ Грановскій—судить о русскомъ „съ 
русской точки .зрѣнія и въ русскомъ д у х ѣ На всѣ эти во­
просы, переживаемые нами, „освободительное время" даетъ 
рѣзкоотрицательный отвѣтъ. Что же удивительнаго въ томъ, 
что мы сѣяли вѣтеръ н теперь пожинаемъ бурю?!.. Что уди­
вительнаго въ томъ, что и доселѣ передовая Русь,—правя­
щая и интеллигентная, смотритъ на благо Россіи „не съ 
русской точки зрѣнія и не въ русскомъ духѣ"?!. Что же 
удивительнаго въ томъ, что нашей интеллигенціи по душѣ 
не Хомяковы и не Аксаковы, а Энгельсы и Марксы, а наши 
правящія сферы все силятся „иодъевропеиться", только бы 
не походить на русскихъ... Оттуда, изъ Европы, они взялу 
на прокатъ все и послѣднее изобрѣтеніе: „внѣконфессіональ­
ный націонализмъ"!.. Попробуйте поговорить съ нѣкоторыми 
изъ высшихъ у насъ правящихъ сановниковъ о значеніи 
Православія въ государственномъ строительствѣ Россіи,—н 
вы услышите: „Да, вѣдь, это— клерикализмъ“!.. Жалко смо­
трѣть на духовное убожество такихъ сановниковъ, а, между 
тѣмъ, изъ боязни пресловутаго русскаго „клерикализма" они 
провалили представительство духовенства—Церкви въ запад­
ныхъ земствахъ!.. Страшно за Русь, больно за русскій на­
родъ!.. Но и этотъ страхъ и эту боль стараются заглушить 
современные барабанщики и литаврщики канцелярскаго на­
ціонализма!.. Благо теперь „посулъ"—всесиленъ!..

Съ историческимъ образованіемъ неразрывно связано исто­
рическое воспитаніе, особенно при изученіи народомъ своей на­
ціональной исторіи. Отдѣлить здѣсь воспитаніе отъ образо­
ванія такъ, чтобы заняться исключительно или хотя бы 
преимущественно послѣднимъ, — значитъ убить въ сердцѣ 
слушателей національное чувство п тѣмъ обратить націю въ 
мертвый трупъ. Да, строго говоря, историческое воспитаніе 
и неотдѣлимо отъ образованія. Оно какъ бы таится въ обра­
зованіи, въ пріемахъ и методахъ сообщенія знаній. Посему 
оно и само содѣйствуетъ образованію, когда помогаетъ уча­
щимся сердцемъ уловить и понять ту сокровенную силу, 
которая порождаетъ ч осмысливаетъ тѣ или другія явленія



—  181

въ исторической жизни Россіи. Отношеніе историческаго 
воспитанія къ образованію можно уподобить дѣятельности 
ума и сердца. Какъ только та» истина полна, прочна и плодо­
творна, которая усваивается не только теоретически — ра­
зумомъ, но и воспринимается сердцемъ, такъ и историческое 
образованіе только то истинно, которое захватило и умъ и 
сердце человѣка, т.-е. является одновременно не только обо­
гащающимъ умъ человѣка знаніями, но и воспитывающимъ 
его волю. Только изъ исторически образованнаго такимъ пу­
темъ человѣка можетъ выйти настоящій государственный 
мужъ, настоящій радѣтель о благѣ своего отечества и народа.

Между такимъ государственнымъ дѣятелемъ и русскимъ 
народомъ не будетъ непроходимой бездны расхожденія въ 
пониманіи вопросовъ: политическихъ, общественныхъ, быто­
выхъ и религіозно-нравственныхъ. Такой государственный 
мужъ будетъ для русскаго народа „своимъ“, и нѣтъ такихъ 
ошибокъ, которыхъ бы русскій народъ, движимый любовью, 
не простилъ ему. Вспомнимъ тотъ несомнѣнный историче­
скій фактъ, что „грознаго“ царя Іоанна русскій народъ 
неподдѣльно любилъ, а ГІблагословеннаго“ Императора Але­
ксандра I, въ лучшемъ случаѣ,—не понималъ!.. Первый былъ 
для русскаго народа „своимъ"-, и въ своемъ величіи и въ 
своемъ паденіи, а второй, — „чужимъи, котораго „идейные" 
порывы и скитанія, переносимые въ самыя нѣдра жизни 
Россіи, народъ отвергалъ. Вспомнимъ историческій обликъ 
Царя-Миротворца,.— какъ обаятельна была Его личность и 
какъ велика была любовь къ Нему русскаго народа. И это 
потому, что Царь-Миротворецъ былъ также „своимъ“ для рус­
скаго народа,- что онъ не искалъ для себя идеала подъ тро­
пиками Козерога, а мыслилъ и жилъ по-русски, на все смо­
трѣлъ „съ русской точки зрѣнія" и все рѣшалъ въ „рус­
скомъ духѣ".

Говоря о совмѣстности историческаго образованія съ вос­
питаніемъ, мы имѣемъ въ виду осмысленное патріотическое 
или національное воспитаніе, чуждое пристрастія къ своему 
и оцѣнивающее явленія по ихъ достоинству. Преподаватель 
долженъ вести свое дѣло „честно и вѣрно", — какъ спра­
ведливо замѣчаетъ Грановскій. Это важно и для науки, тре­
бующей исторической справедливости, и для общества въ 
лицѣ учащихся. Быть рабомъ какихъ либо тенденцій и во



—  182 —

имя ихъ превращать исторію изъ жрицы правосудія въ нрав­
ственно разлагающее начало, воспитывать на лжи молодыя 
поколѣнія—въ высшей степени преступно! Особенно препо­
даватель долженъ быть чуждымъ тенденцій политическихъ, 
дѣлающихъ изъ исторіи политическое орудіе, поддѣлываю­
щихъ факты но заказу или въ угоду политическимъ вла­
стямъ даннаго времени. Только честное и правдивое изло­
женіе исторіи предупредитъ и развитіе въ учащихся гибель­
наго духа недовѣрія къ преподавателю, и хожденіе ихъ за 
исторической правдой на сторону, гдѣ они легко попадаютъ 
въ сѣти разныхъ искусныхъ птицелововъ, въ родѣ „исто­
рика" Шишко и т. п.!..

Мы живемъ не при великой „Московской разрухѣ", а во 
время „Петербургскаго куража". Наши прадѣды силою своей 
русской души стерли „Московскую разруху", а мы, расточивъ 
наслѣдіе отцовъ,—потерявъ русскую душу н засоривъ источ­
никъ ея мощи— св. Церковь Православную,—безсильны спра­
виться съ „Петербургскимъ куражомъ". Остается одна на­
дежда — на наше поколѣніе. Но оно дастъ намъ то, что по­
лучитъ отъ школы. Не даромъ еще Писаревъ сказалъ: возь­
мите школу ВТ) свои руки, и „тараканъ будетъ пойманъ"... 
Кто же возьметъ школу — гг. ПІишко, Кизеветтеры и т. п., 
или историки съ русскимъ духомъ н съ русской точкой зрѣ­
нія—покажетъ недалекое будущее. Сейчасъ мы переживаемъ 
время какой-то „идейной" заминки, если только не компро­
миссовъ. Но, вѣроятно, скоро уже мы сможемъ рѣшительно ска­
зать: и: „Печально я гляжу на наше поколѣнье"... А пока эти 
слова поэта пусть будутъ лишь грознымъ предостереженіемъ...

И. Айвазовъ.



Голосъ Церкви.
Въ дни смуты и волненія 
Когда всѣмъ тяжко дышится,
Одно мнѣ утѣшеніе,
Что Голосъ Церкви слышится.

Онъ слышенъ въ храмахъ Божіихъ, 
Въ святыхъ словахъ Писанія,
Въ дѣлахъ (а что дороже ихъ) 
Любви и покаянія.

Ему внимая, вѣрится:
Минуетъ жизнь позорная 
И, точно дымъ, развѣется 
„Свобода" наша вздорная.

Что вѣра Православная 
Затмитъ ученья ложныя,
И Русь Самодержавная 
Забудетъ дни тревожные.

Какъ солнце въ небѣ ясное 
Все доброе возвысится,
А пошлое и грязное 
Замретъ или понизится...

И что у насъ погублено,
Иль временемъ утрачено,—



—  184 -

Все снова будетъ куплено, 
Все будетъ намъ заплачено...

Да, Голосъ Церкви слышится 
Мнѣ, полный утѣшенія,
И съ нимъ вольготнѣй дышится 
Въ дни смутнаго броженія!

Геѳсимапскій скитъ, 
близъ Лавры пр. Сергія.

Іеродіаконъ Евѳимій.



—  ■—  с $Са 1913-й годъ — —

Открыта подписка
НА НОВЫЙ ЕЖЕМѢСЯЧНЫЙ ЦЕРКОВНО-ОБЩЕСТВЕННЫЙ й  МИССІОНЕРСКІЙ Ж УРНАЛЪ:

„Толоеъ Церкви64.
Журналъ: „ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ", вступая во второй годъ сво­

его изданія, имѣетъ цѣлью освѣщать и разрѣшать въ строго-пра­
вославномъ церковномъ духѣ всѣ вопросы Вѣры и Церкви, а также 
и вопросы государственной, общественной, семейной и личной 
жизни и мысли, въ границахъ соприкосновенія ихъ съ ученіемъ 
Православной Вѣ|)ы и съ жизнью Православной Церкви.
— ■ —■ Посему въ „ПРОГРАММУ11 журнала входятъ: ="=■'■ ■■—

О т д ѣ л ъ  I: 1) Душеполезное чтеніе, т. е. статьи, дневники, 
письма, наблюденія и воспоминанія, а также и прочіе труды ре­
лигіозно-назидательнаго содержанія. 2) Вѣроученіе и нравоученіе 
Православной Церкви, въ научно - популярномъ изложеніи и въ 
удовлетвореніе запросовъ нашего времени. 3) Церковная пропо­
вѣдь на жгучіе вопросы современности. 4) Церковное управленіе. 
5) Вопросы современнаго пастырства и церковный приходъ. 6) Цер­
ковная школа. 7) Внѣшняя и заграничная православная миссія. 
8) Внутренняя миссія. 9) Русское сектантство, соціализмъ,современ­
ный атеизмъ и спиритуализмъ. 10) Православная церковь за гра­
ницей. 11) Инославіе и иновѣріе.

* О т д ѣ л ъ  I I :  12) Церковь и Государство. 13) Церковь и Об­
щество. 14) Церковь и семья. 15) Церковь и личная жизнь чело­
вѣка. 16) Церковь и современная пресса. 17) Церковь и совре­
менная мысль. 18) Библіографія и критика. 19) Политическое обо­
зрѣніе. 20) Стихотворенія. 21) Почтовый ящикъ: отвѣтъ на запро­
сы читателей по программѣ журнала.

===== Въ журналѣ приникаютъ участіе: просвѣщеннѣйшіе іе­
рархи и пастыри Церкви, миссіонеры, мужи богословской и свѣт­
ской науки и литературы, а равно и видные дѣятели на поприщѣ 
церковной, государственной и общественной жизни. =====

..—. Журнальный итогъ =
„ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ", съ Божьей помощью, блестяще закон­

чилъ первый годъ своего существованія. Численность подписчиковъ 
превзошла самыя смѣлыя редакціонныя ожиданія, хотя Редакція 
и получила возможность публиковать о выходѣ журнала только 
на исходѣ подписного сезона. Составъ сотрудниковъ журнала не 
только многочисленъ, но и своимъ качествомъ вполнѣ гаранти­
руетъ въ дальнѣйшемъ еще большее достиженіе журналомъ своихъ 
цѣлей, на что и будутъ направлены усилія Редакціи въ 1913 году.



— Въ истекшемъ 1912 году въ „Гол. Церкви", между прочими 
печатались статьи: Московскаго Митрополита Владииіра, Архіеписк. 
Антонія Волынскаго, Архіен. ЬІйколая Варшавскаго, Архіеп. Арсе­
нія Псковскаго,Еписк. Гермогена(б. Саратовскаго), Еписк. Димитрія 
Таврическаго, Епископа Никона (б. Вологодскаго), Еписк. Василія 
Можайскаго, Еписк. Митрофана Гомельскаго, Архим. Димитрія, 
Архимандр. Арсенія, Іером. Николая, П. Мансурова, В. Кожев­
никова, М. Новоселова, И. Айвазова, доц. Моск. Д. Акад. В. Троиц­
каго, профес. Казан. Д. Акад. Іером. Гурія, профес. Нѣжин. Инст. 
свящ. Н. Боголюбова, законоуч. ПБ. Женск. Педагогич. Инст. ГІ. 
Аникіева, К. Меркурьева, члена Г. Думы Г. Шечкова, проф.-чле­
на Г. Совѣта Т. И. Буткевича, профес. ПБ. Дух. Акад. А. Брон­
зова, инспект. гимназіи А. Гораина, доктора В. Николаева, и. д. 
доцента Кіев. Д. Акад. Н. Фетисова, Е. Воронца, Свящ. Н. Коло­
сова и мн. др. Въ редакціонномъ портфелѣ на 1913 г. имѣется 
вес. цѣнный матеріалъ но жгучимъ вопросамъ Церкви и Госу­
дарства, принадлежащій перу извѣстныхъ ученыхъ, какъ напр. 
профес.-канониста И. С. Бердникова, проф .-канониста А. И. Алмазова 
и мн. др.

=  Печатавшіяся въ „Гол. Церк.44 за 1912 г. важнѣйшія 
статьи изданы Редакціей отдѣльными брошюрами, каковыя и можно 
получать въ Редакціи за вес. умѣренную цѣну. Съ цѣлью
дать духовную пищу и простому народу, Редакція „Гол. Церкви44 
издаётъ „Лепту Обители Святителя Алексія44, религіозно-просвѣ­
тительныя и миссіонерскія брошюрки. Цѣна за сотню 50 коп., 
съ пересылк. 75 коп.

ИЪ С В Ъ Д Ш Ю  ПОДПИСЧИКОВЪ и СОТРУДНИКОВЪ:
1) Годовая цѣна журнала ЧЕТЫРЕ руб., за */» года 2 руб.; съ

дост. и перес. За границу ПЯТЬ руб. Деньги адресовать: ^Москва. 
Кремль. Чудовъ монастырь. Въ редакцію „Голоса Церкви“. Подписка 
принимается и во всѣхь больпг ъ книжныхъ магазинахъ, а также 
и въ „Конторѣ Объявленій и Подписки“ Н. Н. Печковской. Москва. 
Петровскія Линіи*.—За перемѣну адреса подписчики вносятъ 25 коп.

2) Плата за объявленія на послѣднихъ страницахъ: 1 стран. 
20 руб., 1/2 стр. 10 руб., Ѵ4 стр. 5 руб., у8 стр. 3 руб. При печа­
таніи много разъ дѣлается уступка по соглашенію.

3) Литературный матеріалъ для „Голоса Церкви44 надлежитъ 
направлять и за справками обращаться по адресу: *Москва. Б оа. 
Тверская-Ямская, д. 48. Телеф. 172-76. Ивану Георгіевичу Айвазову44. 
Статьи для журнала надо писать четко и па одной сторонѣ листа.

Редакторы „Голоса Церкви“: Намѣстникъ Чудова монастыря 
архимандритъ Арсеній и и. д. доцента Московск. Духовн. Академіи 

Москов. епарх. миссіонеръ Иванъ Айвазовъ.


